













Coleções, exposições e histórias do Museu Nacional do Rio de Janeiro, século XIX
 
















2025














































 A meus pais, Ademir (in memorian) e Zilda. 
A meus amores, Francisco, Katryne e Yasmim.




























O dom de despertar no passado as centelhas da esperança é privilégio 
exclusivo do historiador convencido de que também os mortos não 
estarão em segurança se o inimigo vencer.

Walter Benjamin

LISTA DE ILUSTRAÇÕES


Figura 1 – Trecho do Guia da Exposição Antorpológica Brasileira de 1882 ................ p. 88
Figura 2 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................. p. 96
Figura 3 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................. p. 98
Figura 4 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................. p. 99
Figura 5 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................. p. 100
Figura 6 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................. p. 101
Figura 7 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................ p. 102
Figura 8 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia) ............................................................ p. 103
Figura 9 – Sala Gabriel Soares (Etnografia e arqueologia) ........................................... p. 107
Figura 10 – Chamacôco ................................................................................................. p. 109
Figura 11 – Escultura dos indígenas Xerente José e Zeferino ....................................... p. 132
Figura 12 – Escultura dos indígenas Xerente José e Zeferino. Exposição de Etnologia Indígena   ....................................................................................................................... p. 133
Figura 13 – Charge dos “botocudos” no Museu Nacional ............................................ p. 143
Figura 14 – Cartaz de exibição de uma família de “botocudos” em Londres ............... p. 148 
Figura 15 – José Marques Anhorô ................................................................................. p 149
Figura 16 – Trono do rei Adandozan do Daomé (Benim) ............................................ p. 170
Figura 17 – Bandeira de guerra, Daomé (Benim) ......................................................... p. 174
Figura 18 – Detalhe do pano de dados do Daomé (Benim) .......................................... p. 175
Figura 19 – Mpu ............................................................................................................ p. 181
Figura 20 – Garfo .......................................................................................................... p. 182
Figura 21 – Colher ......................................................................................................... p. 183
Figura 22 – Idés ............................................................................................................. p. 191
Figura 23 – Abebé de Oxum ......................................................................................... p. 191
Figura 24 – Abebé de Oxum ......................................................................................... p. 192
Figura 25 – Edan ........................................................................................................... p. 192
Figura 26 – Edan ........................................................................................................... p. 193
Figura 27 – Espada de Ogum ........................................................................................ p. 193

LISTA DE GRÁFICO E QUADROS


Gráfico 1 – Estimativa das coleções antropológicas do Museu Nacional no século XIX .. p. 18

Quadro 1 – Colecionadores, coleções e grupos indígenas listados no Guia da Exposição Antropológica Brasileira de 1882 ....................................................................................... p. 26
Quadro 2 – Nascimento, origem e formação dos colecionadores ....................................... p. 28
Quadro 3 – Ocupação dos colecionadores na década de 1860 e 1880 ................................ p. 30
Quadro 4 – Instituições de formação e/ou atuação dos colecionadores na Corte ............... p. 33
Quadro 5 – Modos de aquisição das coleções antropológicas ........................................... p. 35





















SUMÁRIO

Introdução ........................................................................................................................... p. 5
      
Cap. 1  O Museu Nacional, o Império e o colecionamento no Brasil ............................ p.13      
1.1 	Dos colecionadores, os “beneméritos da civilização”.............................................. p. 20      
1.2 	Das práticas de colecionamento .............................................................................. p. 35      
1.3 	De artefato à coleção etnográfica: a invenção do objeto científico ......................... p. 58      

Cap. 2  A Exposição Antropológica Brasileira de 1882 ................................................. p. 63     
2.1 	O passado como questão ......................................................................................... p. 64     
2.2 	Preparando a Exposição, modernizando o Museu .................................................. p. 76     
2.3 	(Re)Visitando a exposição: um olhar sobre os objetos “dignos de ver”.................  p. 88    
2.4 	Um ossuário no Museu Nacional ..........................................................................  p.113    
2.5 	Olhar: uma operação política ................................................................................ p. 122     

Cap. 3  A presença indígena no Museu Nacional ......................................................... p. 125     
3.1 	José e Zeferino, dois embaixadores Xerente que “se deixaram moldar”............... p. 129     
3.2 	Uma família de “botocudos dos mais curiosos” ................................................... p. 136     
3.3 	Anhorô, um “Cayapó inteligente” ......................................................................... p. 146    
3.4 	Cacique Bandeira, o “capitão dos coroados”......................................................... p. 153     
3.5 	A língua, “documento de particular apreço”.......................................................... p. 159    

Cap. 4  Objetos africanos entre a escravidão e a liberdade ........................................ p. 165     
4.1 	Coleções de Angola e do Benim e o tráfico transatlântico de escravizados ......... p. 168     
4.2 	Coleções de africanos no Brasil e as lutas pela liberdade ..................................... p. 182   
4.3 	Objetos marginais? ............................................................................................... p. 199
     
Considerações finais ....................................................................................................... p. 205 
   
Referências documentais ............................................................................................... p. 210

Referências bibliográficas ............................................................................................. p. 217
    
ANEXO – Carta de João Brazil ao Imperador a rogo de Quintino Pacheco ................... p. 235 



2

INTRODUÇÃO

Um incêndio de grandes proporções destruiu o Museu Nacional, na Quinta da Boa Vista, em São Cristóvão, Zona Norte do Rio. O fogo começou por volta das 19h30 deste domingo (2) e foi controlado no fim da madrugada desta segunda-feira (3). [...] A maior parte do acervo, de cerca de 20 milhões de itens, foi totalmente destruída. Fósseis, múmias, registros históricos e obras de arte viraram cinzas. Pedaços de documentos queimados foram parar em vários bairros da cidade.

Portal de notícias G1 em 3 de setembro de 2018.

Em dois de setembro de 2018 o Museu Nacional da Universidade Federal do Rio de Janeiro, primeiro museu do Brasil e da América Latina, foi atingido pelo maior desastre de sua história. Um incêndio de grandes proporções queimou tudo o que nele se abrigava: exposições, coleções, arquivo, laboratórios e biblioteca pegaram fogo. O Brasil e o mundo assistiram um dos maiores acervos do continente arder em chamas. As transmissões televisivas deram conta de mostrar tudo em tempo real. 2018 foi o ano comemorativo do bicentenário da instituição, o que tornou o desastre um drama ainda maior. No carnaval daquele ano, a Escola de Samba Imperatriz Leopoldinense levou para o desfile no Sambódromo do Rio de Janeiro o samba “Uma noite real no Museu Nacional”, onde homenageou a instituição pelo seu bicentenário. Em junho, o Museu realizou no parque da Quinta da Boa Vista a festa de aniversário dos 200 anos, com músicas e atividades de divulgação científica, evento que contou com massiva presença popular. Em setembro o incêndio atraiu uma multidão às portas do palácio a lamentar o ocorrido. Da euforia da comemoração, veio o luto pela perda inestimável. Dias depois do evento, frases como “Do luto à luta” e “Museu Nacional vive” passaram a circular nas mensagens institucionais e nos veículos de comunicação.
O incêndio do Museu Nacional/UFRJ[footnoteRef:1] é um marco que dividiu a história da instituição em um antes e um depois. Ele alterou toda a estrutura de funcionamento e organização institucional, reordenou relações e protocolos, rompeu a rotina administrativa e exigiu de sua comunidade interna novas formas de pensar o Museu.[footnoteRef:2] Este estudo não trata especificamente do incêndio ou dos seus efeitos, mas é preciso mencioná-lo porque durante a pesquisa ele atravessou nosso caminho. Talvez sejam poucos os historiadores que tenham passado pela experiência traumática de ver seu arquivo de consulta virar cinzas. Gostaríamos profundamente de não estar entre eles, mas não foi esse o caso. A dor pela perda para nós estava imbuída de um duplo significado: a consciência do desaparecimento de documentos preciosíssimos, manuscritos e fotografias inéditos, coleções pouco ou nada conhecidas, os quais guardavam farto potencial de investigação a revelar histórias do país; a imposição de problemas de ordem metodológica que alterou o estatuto das nossas fontes.  [1:  Utilizaremos a grafia Museu Nacional/UFRJ para se referir ao período posterior à década de 1940, quando a instituição passou a estar vinculada à Universidade do Brasil, depois Universidade Federal do Rio de Janeiro. Para o período anterior, utilizaremos apenas Museu Nacional, sem menção à Universidade. 
]  [2:  Sobre o impacto do incêndio e o processo de reconstrução, ver VIEIRA, 2019a; OLIVEIRA, 2020; DUARTE, 2022; VIEIRA, 2024.
] 

Sobre o segundo ponto, é importante dizer que parte substancial desta pesquisa foi realizada na Seção de Memória e Arquivo (SEMEAR) e no Setor de Etnologia e Etnografia (SEE) do Museu Nacional/UFRJ entre os anos de 2016 e 2018. Os documentos então consultados hoje não existem mais. Toda a citação que aqui fizemos os menciona em sua localização antes do incêndio quando foram visualizados, fotografados e transcritos. O regime de escrita da história exige que, num trabalho crível, as fontes sejam explícitas e averiguáveis. Afinal, “a plausibilidade dos enunciados se substitui constantemente à sua verificabilidade” (CERTEAU, 1982, p. 101). Por ora, a verificação não é possível conosco. Os referidos documentos foram queimados e não podemos prever quando o que foi digitalizado estará disponível eletronicamente. Talvez precisemos aqui, na leitura introdutória deste trabalho, firmar um pacto historiográfico[footnoteRef:3] que considere validar a nossa prática histórica pelo que vimos, até que a verificabilidade seja retomada com a futura consulta virtual.[footnoteRef:4]  [3:  O termo pacto historiográfico foi inspirado no conceito de pacto autobiográfico, de Philippe Lejeune (1975), que se refere à ideia de contrato entre autor e leitor no qual ambos firmam o compromisso com a verdade, o autor em relatá-la e o leitor em aceitá-la. Agradeço ao amigo André Furtado a indicação da leitura.
]  [4:  Essa condição ironicamente nos remeteu à operação dos historiadores do século XIX, que compreendia como verdadeiro o relato daqueles que viram o que narraram (CEZAR, 2018).] 

Essa situação excepcional, de desaparecimento das nossas fontes, cujo tratamento é ponto central de qualquer operação historiográfica, impôs a necessidade de dar novos sentidos a nossa prática. Veena Das (1995) chamou de evento crítico os fenômenos que, pela força da violência da qual decorrem, criam novas dinâmicas e modos de ação, reorganizam relações, redefinem categorias e provocam ruptura no cotidiano. O incêndio enquanto evento crítico colocou nosso trabalho num tempo de transição, de passagem entre a destruição e a refundação do Museu Nacional/UFRJ. Ele nos fez, em certa medida, testemunhas oculares daquilo que o Museu era antes. Nesse sentido, se há fragilidade na perda das fontes, aí também está a nossa força na medida em que contribuímos para perpetuar documentos extintos.
Apresentadas as implicações do incêndio de 2018 neste trabalho, voltemos ao tema principal deste estudo: as histórias das coleções e das exposições do Museu Nacional do Rio de Janeiro no século XIX. Considerando que o lugar que ocupamos guarda as leis silenciosas da escrita (CERTEAU, 1982), cremos ser importante ressaltar que esta pesquisa é desdobramento da nossa atuação no Museu Nacional/UFRJ ao longo dos últimos anos. Ingressamos para os quadros da instituição em [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO]. Ali nos foi possível ocupar um locus privilegiado de análise na medida em que, cotidianamente, pudemos ver, manipular e refletir sobre coleções, tanto aquelas colocadas no espaço público das exposições quanto as guardadas na área restrita das reservas técnicas. A convivência com museólogos, antropólogos e historiadores nos rendeu um aprendizado riquíssimo.[footnoteRef:5] Participamos de projetos voltados para catalogação e pesquisa de acervo e para produção de exposições.[footnoteRef:6] Muitas das reflexões tecidas ao longo desta investigação surgiram assim no trabalho cotidiano, através do qual pudemos entender o Museu por dentro. Essa experiência nos permitiu, para além de explorar as fontes escritas, dominante no fazer historiográfico, estender a análise para os artefatos, tipo de documento de uso menos habitual no ofício do historiador. [5:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].]  [6:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].] 

Concomitante a nossa entrada no Museu Nacional/UFRJ, iniciamos o curso de mestrado em história social na Universidade Federal Fluminense, [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].[footnoteRef:7] Ingressamos no curso de doutorado em história social do território da Universidade do Estado do Rio de Janeiro [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].[footnoteRef:8] Em 2019, ainda no intercurso do doutoramento já impactado pelo incêndio, tivemos a oportunidade de ir à França consultar os arquivos das instituições parisienses, por intermédio da École des Hautes Études en Sciences Sociales.[footnoteRef:9] O estágio doutoral, que recebeu financiamento do Programa de Doutorado Sanduíche no Exterior da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (PDSE/CAPES), foi uma rica experiência que nos permitiu reunir uma nova gama documental, crescer na leitura bibliográfica específica  e adensar as discussões desenvolvidas ao longo do trabalho.[footnoteRef:10] [7:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO]. ]  [8:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].
]  [9:  Na França, tive a supervisão do professor Jean Hébrard (EHESS), a quem agradeço a acolhida amigável e a atenção dispensada ao meu trabalho. 
]  [10:  Entre novembro de 2018 e a viagem a Paris, em agosto de 2019, atuamos na equipe de resgate de acervos do Museu Nacional/UFRJ, trabalhando em meio aos escombros do palácio em busca das coleções etnográficas.
] 

De retorno ao Brasil, em 2020, dedicamo-nos à reconstrução do Museu Nacional/UFRJ, processo que se encontra em curso. [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].[footnoteRef:11] Nesse sentido, o estudo que ora apresentamos é também uma contribuição para a reconstrução institucional na medida em que, ao recuperar fragmentos do passado, possibilita-nos refletir sobre o presente e o futuro do Museu.  [11:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].] 

O livro está dividido em quatro capítulos. No primeiro, abordamos as práticas de colecionamento que deram origem às coleções antropológicas reunidas na segunda metade do século XIX e que constaram no Guia da Exposição Antropológica Brasileira de 1882.[footnoteRef:12] A importância deste Guia reside não só por ter documentado o acervo antropológico daquele tempo como também por ter servido de base para catálogos do século XX (VELOSO, 2019). A partir do Guia, buscamos recompor as cenas do colecionamento (O’HANLON, 2002), destrinchando situações históricas que originaram as coleções e sua posterior transferência ao Museu Nacional. Veremos que as circunstâncias do colecionamento foram diversas (viagens, expedições científicas e militares, frentes de expansão e de demarcação de fronteiras, por exemplo), algumas inclusive com o uso da força e da violência. A análise das coleções revela o quanto elas retratam “a realidade do colecionador e da sociedade que a formou” (RIBEIRO e VELTHEM, 1992, p. 103). [12:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger e Filhos, 1882.] 

No capítulo seguinte, tratamos do pós-colecionamento, ou seja, da transferência das coleções particulares ao Museu Nacional, dos usos museais dos objetos, da abordagem teórica que lhe foi conferida, dos interesses políticos e das imposições pragmáticas que compuseram a visualidade evocada no cenário expositivo. Sob tal visualidade, os objetos assumem novos significados e com eles narrativas são construídas e comunicadas ao observador. Aí, a Exposição Antropológica Brasileira realizada no ano de 1882 é o eixo central de análise. Ladislau Netto, de quem recuperamos traços da sua trajetória, foi o diretor do Museu Nacional na época que orquestrou uma série de ações que buscaram reformar e “modernizar” o Museu Nacional, entre as quais a realização da Exposição de 1882. O ato de mostrar, por outro lado, exige necessariamente o gesto do ver. Quer dizer, sem público, um museu perde o sentido. Trazemos igualmente algumas reflexões sobre o ver, operação em nada desinteressada.
No terceiro capítulo tratamos dos indígenas que se fizeram presentes no Museu Nacional, indivíduos cuja trajetória foi em grande parte negligenciada pela história. Veremos que o contato estabelecido entre os indígenas e os homens de ciência se configurou numa relação de reciprocidade assimétrica, na qual representado e representante criam entre si processos mútuos e desiguais de apropriação (CLIFFORD, 2016). Os indígenas levados ao Museu Nacional detiveram, uns mais, outros menos, algum grau de agenciamento. O voluntarismo esteve presente a depender do caso. No Museu, eles foram modelados, medidos, examinados, indagados e escrutinados. A aceitação em se permitir estas operações não pode ser lida apenas como um ato colaborativo. Investigando mais a fundo, vimos que a permissão para se deixar examinar adveio da condição de vulnerabilidade em que se encontravam: eles autorizavam o exame de seus corpos em troca de suprimentos básicos de sobrevivência, como alimentos, vestimentas, dinheiro, ferramentas ou simplesmente “brindes”, expressão comumente usada na documentação da época pelos administradores. Diante disso, fica claro que no Museu Nacional eles sofreram diversas formas de violência e subalternização no âmbito das práticas científicas. 
No quarto e último capítulo, tratamos das coleções oriundas da África e dos africanos e de seus descendentes que viviam no Brasil, as quais estavam em exibição permanente no Museu Nacional, mas ficaram à margem da temporária Exposição Antropológica de 1882. Elas tinham significados permeáveis e estavam na fronteira do aceitável, por parte dos negros livres e escravizados que buscavam protagonismo no espaço museal, e do inaceitável, por parte daqueles que os viam como prova da “barbárie”. O interesse por reuni-las cresceu na década de 1880, quando a escravidão perdia legitimidade. Tais coleções não dispunham do mesmo prestígio que se atribuía ao material indígena, em parte favorecido pelo imaginário indianista. 
Importa dizer que as realizações do Museu Nacional na segunda metade do século XIX estavam intimamente ligadas à onda modernizadora do período. A cidade do Rio de Janeiro passava por profundas transformações com vistas a se constituir, enquanto capital do Império, cartão-postal da “modernidade”. A modernidade brasileira nesse tempo era presidida pelos valores do “progresso” e da “civilização” e tinha a cultura europeia como modelo (NEVES, 1986). Do ponto de vista antropológico, o Rio também representava o local de gestação da nação “moderna” devido ao caráter mestiço da sua população, marcada pela fusão das “raças” (MOREL, 2018). Como símbolo dessa “modernidade” estavam as exposições nacionais e universais que, ao exibirem a indústria e suas tecnologias, impactavam diretamente nas mentalidades com seus ritos e didatismo, propagava a força do capitalismo e conectava as vitrines ao progresso (NEVES, 1986). Elas eram espetáculos da “modernidade”, onde os Estados nacionais se afirmavam e mostravam seu potencial técnico e científico, apresentando ao mundo suas conquistas. (PESAVENTO, 1997). A depender do grau maior ou menor de sofisticação do outro em relação a si, o mundo social e político era hierarquizado, ordenado (NASCIMENTO, 2009). Nestas festas da modernidade, o otimismo progressista, a riqueza das nações, a obsessão pelo saber enciclopédico e a magia da técnica foram apresentados para entretenimento das multidões que a visitavam (HARDMAN, 2005). 
Havia nas exposições oitocentistas uma dimensão instrutiva, herdeira da tradição iluminista, por meio da qual seus organizadores almejavam educar os visitantes, utilizando-se do espetáculo visual para difundir valores e garantir o fortalecimento da nação. O caráter científico e recreativo das exposições assegurava o interesse de “ensinar divertindo” (BARBUY, 1999). Em 1861, o país fez a sua primeira Exposição Nacional, seguida das realizadas em 1866, 1873, 1875 e 1888, todas efetivadas na área central do Rio de Janeiro e antecederam, respectivamente, as exposições universais de Londres, 1862; Paris, 1867; Viena, 1873; Filadélfia, 1876; Paris, 1889. No caso das exposições temáticas, tivemos a Exposição de História do Brasil, realizada na Biblioteca Nacional em 1880; a Exposição Antropológica Brasileira de 1882, no Museu Nacional; e a Exposição Pedagógica de 1883, na sede da Tipografia Nacional, para citar algumas.[footnoteRef:13]  [13:  O Rio de Janeiro sediará a primeira exposição universal realizada no Brasil em 1922, ano do centenário da Independência do país.] 

No que se refere especificamente à Exposição Antropológica Brasileira no Museu Nacional, espaço de ciência por excelência do Império, ali os indígenas, que eram os Outros dos homens de ciência, foram esquadrinhados pela ótica da antropologia que nesse tempo se consolidava como disciplina. Tornaram-se espécimes dela, eles e seus pertences. A antropologia nesse tempo se tratava de um novo conhecimento disciplinar que, oriundo da medicina, estudava o homem do ponto de vista natural, tinha na geometrização do corpo o seu método analítico e na craniometria, a técnica predominante – o estudo dos costumes e das línguas indígenas estava no domínio da etnografia. Aí, as hierarquias raciais foram arquitetadas e transformadas em teorias científicas. A expansão colonialista lhe servia como um profícuo terreno. No Museu Nacional, berço dessa antropologia no Brasil,[footnoteRef:14] a mestiçagem e a origem e antiguidade do homem americano se colocavam como as grandes questões a serem explicadas pelos “antropologistas” (CASTRO FARIA, 2006; KEULLER, 2008).  [14:  A antropologia cultural e social virá a se constituir no século XX. ] 

A práticas científicas exercidas no Museu Nacional teve um raio de ação que ultrapassou os limites da Corte e reveberou em todo o Império. Atores múltiplos – naturalistas, militares, administradores e indígenas – estiveram envolvidos num emaranhado de situações e interesses que culminaram no fortalecimento das ciências antropológicas e da sua comunicação com o público. O imperador Pedro II, que na historiografia tradicional assume centralidade no que diz respeito à produção da ciência, estava longe de ser figura determinante deste contexto. Escrever sobre o Museu Nacional do século XIX é, portanto, contar um pouco mais sobre a história do Brasil daquele tempo. Nesse sentido, operar com múltiplas escalas de análise foi fundamental (REVEL, 1998). A articulação entre contextos micro e macro foi bastante produtiva no exercício de apreensão das situações históricas porque nos permitiu perceber as interações que conduziram eventos singulares a processos sociais mais abrangentes. Isso nos levou a adotar um olhar próximo da microhistória, cujo método analítico se interessa em “apresentar a experiência como a base de um novo conhecimento que se localiza não mais nos discursos textualmente mediados, mas nas realidades da vida cotidiana e nas condições corporais e materiais de existência” (AVELAR e GONÇALVES, 2015, p. 73). Com foco nas práticas sociais e nas necessidades cotidianas, buscamos assim escapar de determinismos, de uma visão dualista ou mesmo de abstrações generalizantes. 
Em suma, o nosso trabalho busca realçar as forças existentes no espaço museológico e o quanto certas produções científicas e culturais espelham a sociedade que os produz. Se os museus são arenas sociais, espaços onde o valor dos objetos está em constate disputa e a representação se apresenta como dilema (HANDLER, 1993; JONES, 1993), veremos que no Museu Nacional do século XIX não foi diferente. Ali, a dinâmica do poder deixa de ser pacífica e consensual quando nela inserimos aqueles que foram representados no espaço de exibição e que, embora subjugados pela colonialidade, foram figuras com quem era preciso negociar, convencer e se aliar para se obter algum sucesso na relação de dominação. Ademais, nosso estudo revela as conexões entre ciência, imaginário social e exercício do poder, o que nos leva a problematizar a neutralidade do conhecimento, os valores intrínsecos e universais atribuídos aos objetos e o caráter contemplativo e atemporal que muitas vezes eles assumem por detrás das vitrines de exibição. 
Esperamos, desse modo, que o nosso trabalho proporcione ao leitor compreensões sobre o Brasil do século XIX e reflexões acerca das relações entre poder e alteridade que desafiam o nosso tempo.

















1 O MUSEU NACIONAL, O IMPÉRIO E O COLECIONAMENTO NO BRASIL

O Museu Real, depois Nacional, foi o primeiro museu de história natural do Brasil e da América Latina. Fundado em 1818 por D. João VI, ele foi instalado num prédio situado no Campo de Santana, área central da Corte que abrigou as principais instituições do Império e que se configurou no coração político da monarquia (GUIMARÃES, 2011b).[footnoteRef:15] A partir de sua fundação, o Museu passou a centralizar o estudo das ciências naturais no país, reunindo coleções, estabelecendo contatos e trocas com instituições estrangeiras, intermediando relações com naturalistas e, principalmente, esquadrinhando o território e a população por meio dos estudos geológicos, botânicos, zoológicos, arqueológicos e etnográficos. Colecionar e classificar era sua principal atividade. Nesse tempo, o colecionismo era tido como forma de organização do conhecimento, uma espécie de inventário necessário para controle, mensuração, classificação e ordenamento do mundo e tinha no museu o seu lugar de síntese (FINDLEN, 1994).  [15:  O Museu Nacional permaneceu no Campo de Santana até 1892, quando então foi transferido para o palácio de São Cristóvão, antiga residência do imperador deposto pelos militares que proclamaram a República em 1889.] 

No decreto de fundação do Museu Nacional do Rio de Janeiro, D. João VI estabeleceu que ele deveria “propagar os conhecimentos e estudos das ciências naturais no Reino do Brasil, que encerram em si milhares de objetos dignos de observação e exame”.[footnoteRef:16] O processo de constituição de suas coleções era apoiado numa rede de gabinetes provinciais, fomentada particularmente pela ordem do monarca que obrigava os governadores de províncias a organizarem e remeterem coleções ao Museu da Corte que, por sua vez, deveria estabelecer diálogos e trocas com estudiosos e museus de todo o mundo “como forma de enriquecimento mútuo dos museus e multiplicação dos conhecimentos” (LOPES, 2009, p. 46). O Museu Nacional possuía, assim, o caráter metropolitano e universal e funcionava subordinado ao Ministério dos Negócios do Império “como um órgão consultor governamental para os assuntos de geologia, mineração e recursos naturais” (LOPES, 2001, p. 58). No caso dos artefatos indígenas, a importância em guardá-los residia na força historicista que possuíam: acreditava-se que seu estudo levaria à compreensão do passado e do presente da “raça" que os produziu. Ao longo do século XIX, o debate sobre a origem e evolução do homem americano permeava grandes discussões entre monogenistas e poligenistas e se acreditava que as respostas sobre migrações ou núcleos autônomos de povoamento na América poderiam ser encontradas nos estudos comparativos de coleções arqueológicas, antropológicas e etnográficas.  [16:  BR.MN.DR.AO. Pasta 1. Doc. 2. 06/06/1818. Decreto de fundação do Museu Nacional.
] 

Em 1868, o Museu Nacional deixou de pertencer ao Ministério dos Negócios do Império e passou a estar ligado ao Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas (MACOP). Esta não foi uma mera mudança administrativa. A criação do MACOP estava profundamente ligada aos projetos de “modernização” do Império, dos quais o Museu Nacional participou ativamente. O MACOP foi criado em 1860 a fim de atender às demandas surgidas na segunda metade do século XIX. A promulgação da Lei de Terras e da Lei Euzébio de Queiroz em 1850 exigiram um aparato administrativo eficaz na demarcação das terras, na fiscalização dos processos de compra e venda e no trato da questão da mão de obra no país. A criação de um novo ministério era reclamada desde então, quando ministros se queixavam dos excessos de atribuições do Ministério dos Negócios do Império (GABLER, 2012). O MACOP assumiu então diversas atribuições do Ministério dos Negócios do Império e de igual modo do Ministério da Justiça, tornando-se responsável pelos assuntos relativos à iluminação pública, às estradas de ferro, à navegação, à telegrafia, ao serviço de bombeiros, às atividades comerciais, industriais, agrícolas e mineradoras, à “civilização” dos índios, às obras públicas e à imigração. As questões referentes aos avanços tecnológicos e à agricultura foram preocupações centrais do MACOP, especialmente no que se refere ao escoamento da produção, à instrução dos agricultores, à demarcação de terras e à mão de obra. Aliás, a partir de 1871, com a promulgação da Lei do Ventre Livre, o MACOP “passou a se ocupar formalmente dos assuntos relativos à escravidão” (GABLER, 2012, p. 15). 
A prosperidade nas finanças do governo na década de 1870, sob o gabinete do conservador Rio Branco (1871-1875), favoreceu a agenda “modernizadora” do Império. Aí um conjunto de reformas foi implementado: incentivo à imigração, regularização da propriedade fundiária, recenseamento nacional, promulgação da Lei do Ventre Livre, padronização do sistema de pesos e medidas, reforma do judiciário e da Guarda Nacional, reforma educacional e, sobretudo, melhoramentos em infraestrutura que, segundo Angela Alonso (2002), foi o ponto forte da agenda do Rio Branco, que 

fez aprovar várias pequenas medidas legislativas de incentivo ao comércio [...]. Expandiu as comunicações internas, vitalizando o transporte de cargas e de pessoas. Duplicou a rede ferroviária [...]. Estabeleceu um cabo telegráfico submarino que conectou o Brasil com a Europa, a América e mesmo as capitanias provinciais entre si. Em 1873 o correio da Corte a São Paulo levava cinco dias a chegar; as notícias estrangeiras vinham em vapores, com atraso de semanas. No ano seguinte, o país passou a receber notícias diárias da Europa e dos Estados Unidos (ALONSO, 2002, p. 85).

Simultânea aos projetos de “modernização” estava a política indigenista do Império de avanço sobre as terras indígenas ainda não conquistadas e de redefinição daquelas já dominadas, restringindo sempre que possível o acesso a elas. A afirmação da inexistência de indígenas em determinadas áreas, sob o argumento de que estariam miscigenados e integrados à sociedade nacional, era um bom pretexto para a espoliação das terras que lhe eram legítimas. Isso porque a legislação dos oitocentos reconhecia o índio como dono legal da terra por direito originário (CUNHA, 1992). Houve então um esforço em subtrair dos indígenas esse direito, utilizando-se de vários subterfúgios que visavam apagar a sua existência. Desde a criação de aldeamentos, que liberava grandes áreas indígenas para empreendimentos enquanto assentava os “selvagens” em limites reduzidos, até a extinção destes mesmos aldeamentos porque se dizia que os indígenas haviam se misturado à população que lhe era vizinha, para lá atraída justamente com o intuito de romper com seu isolamento e de integrá-los à sociedade envolvente, tornando assim devolutas as suas terras (CUNHA, 1992). À ciência cabia analisar os efeitos dessa miscigenação e explicar, em termos biológicos, raciais e evolutivos, o desaparecimento “natural” e “inevitável” dos índios. 
É nesse contexto de necessidade de conhecimentos sobre questões de ordem do Império que o Museu Nacional passou a estar vinculado ao MACOP. Paralelamente, as práticas de colecionamento se intensificavam. A documentação referente à formação das coleções do Museu Nacional é temporalmente esparsa e imprecisa na quantificação. Contudo, ela nos serve para dar uma dimensão de como o colecionamento foi se constituindo no Museu Nacional ao longo do século XIX, sobretudo no que se refere às coleções das ciências antropológicas, que nos interessam mais de perto. Para isso, utilizamos o Relatório de 1844, a obra Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro, de Ladislau Netto (1870), que traz os inventários de 1838 e de 1870, e o catálogo da Exposição Antropológica Brasileira de 1882. Nesses documentos, os objetos listados ora aparecem quantificados, com o nome acompanhado do número de itens, ora aparecem indicados apenas no plural, sem a exatidão numérica. Para efeito de cálculo, contabilizamos 2 itens aos nomes indicados no plural.  


      Fonte: A autora.

Segundo o Inventário de 1838, publicado nas Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro, de Ladislau Netto (1870), as coleções relativas às “artes, usos e costumes de diversos povos” consistiam em, pelo menos, 210 artefatos dos indígenas do Brasil.[footnoteRef:17] Do estrangeiro, havia mais de uma dezena de objetos do que na época se chamava “África inculta”, 85 itens entre “antiguidades egípcias, mexicanas e europeias” e 24 de povos da Ásia, Nova Zelandia, Ilhas Aleutas e Ilhas Sandwich (atual Havaí). Juntas, as coleções procedentes do estrangeiro somavam cerca de 120 objetos que agrupamos na categoria outras.[footnoteRef:18] Já dos remanescentes humanos, havia apenas dois itens, que se tratava de duas cabeças neozelandesas.[footnoteRef:19] Não havia indicação da existência de material da arqueologia brasileira.  [17:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 62-64.
]  [18:  A coleção do Egito atravessou o século sendo chamada de “antiguidade” e nunca associada à África.]  [19:  Sobre a aquisição das duas cabeças neozelandesas pelo Museu Nacional, ver PEREIRA, 2019. ] 

Em 1842, as coleções de “artes, usos e costumes de diversos povos” foram agrupadas na recém-criada “4ª Seção de Numismática, Artes Liberais, Arqueologia, Usos e Costumes das Nações Antigas e Modernas”[footnoteRef:20].  Aí, segundo o relatório de 1844 de Manoel de Araújo Porto-Alegre, que dirigia a “4ª Seção”, havia pelo menos 220 objetos dos “indígenas do Brasil”[footnoteRef:21] (número próximo daquele apresentado em 1838). Havia também 293 itens de “antiguidades” – entre material do Egito, do México e da Europa –, cerca de 20 objetos da “África inculta” e 35 dos povos da Ásia e do Pacífico, os quais totalizavam 348 objetos indicados na categoria Outras do gráfico. No que se refere à arqueologia brasileira, aparece no relatório a menção a 2 itens designados como “antiguidades brasileiras”, sendo eles “1 vaso de barro” e “1 sarcófago de barro com dois fragmentos”. Quanto aos remanescentes humanos, houve um pequeno acréscimo em relação a 1838: além das 2 cabeças neozelandesas, temos o registro de “2 cabeças dos índios Mundurucús” e de “1 cabeça egípcia”, que somam 5 itens – não contabilizamos aí os dois fragmentos do sarcófago de “antiguidades brasileiras”. [20:  As demais seções eram: 1ª Anatomia Comparada e Zoologia; 2ª Botânica, Agricultura e Artes Mecânicas; 3ª Mineralogia, Geologia e Ciências Físicas.
]  [21:  BR.MN.DR.AO. Pasta 2. Doc. 195. 1844. Rascunho do relatório das atividades da 4ª Seção do Museu Nacional.
] 

Em 1870, as coleções antropológicas do Museu Nacional estavam situadas em quatro das dez salas existentes no prédio, segundo a “Breve notícia sobre as coleções contidas no Museu Nacional”, texto que traz o inventário das coleções e que foi publicado por Ladislau Netto nas Investigações Históricas.[footnoteRef:22] O material dos povos indígenas do Brasil ficava na sala nove e apresentava cerca de 320 objetos guardados em doze armários. O material da arqueologia brasileira chegava a 100 artefatos, ocupando um único armário na sala seis. As outras coleções – africana com 85 itens, “arqueologia clássica” com 260, egípcia com 85 e Nova Zelândia, Ilhas Aleutas e Ilhas Sandwich com 70 – ocupavam as salas seis, sete e oito e somavam cerca de 500 objetos. Os remanescentes humanos agora chegavam a 17 itens, entre “múmias” e “cabeças” bolivianas, egípicias, neozelandesas e mundurukús, além de 5 “crânios”, termo que pela primeira vez aparece nos documentos.     [22:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 248-286.
] 

Doze anos depois, notamos considerável aumento das coleções. De acordo com o catálogo da Exposição Antropológica Brasileira de 1882, o Museu Nacional possuía mais de mil objetos constitutivos de seu acervo antropológico, sendo cerca de 360 objetos da arqueologia brasileira, 590 artefatos dos indígenas do Brasil e 96 remanescentes humanos[footnoteRef:23] – número ainda pequeno se comparado aos quarenta mil objetos acumulados ao longo do século XX.[footnoteRef:24] Entre os remanescentes humanos estavam 81 itens  entre “crânios”, “esqueletos”, “cabeças” e “múmias” dos indígenas do Brasil e 15 itens oriundos da América do Sul (Bolívia, Chile, Equador e Uruguai). Não contabilizamos “ossos” e “fragmentos”. O material ficou em exibição nas sete das oito salas da Exposição Antropológica – na última sala encontrava-se material iconográfico e textual sobre os indígenas. No catálogo não há informações sobre as coleções provenientes do estrangeiro, que designamos de outras, porque elas não integraram a mostra. [23:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger e Filhos, 1882.]  [24:  O aumento expressivo das coleções antropológicas do Museu Nacional ocorreu no início do século XX. A Comissão Rondon (1912) foi um fator decisivo para isso. Num único ano, chegou-se a catalogar 2 mil objetos. Sobre o assunto, ver Veloso Jr, 2019.] 

É notável, portanto, a aceleração do colecionamento de objetos e de remanescentes humanos na segunda metade do século XIX, sobretudo a partir da década de 1870, quando a agenda “modernizadora”, leia-se também “civilizadora”, do Império estava em curso. As transformações pelas quais passava o Brasil a partir da década de 1870 no transporte, na comunicação, nas instituições e na mão de obra motivaram as práticas de colecionamento dos agentes do Império que, como veremos, formaram coleções a partir de suas experiências em frentes de construção de ferrovias, de expansão territorial e de demarcação de fronteiras, ocasião em que estabeleceram contato com populações indígenas, de modo pacífico ou não. As coleções ali formadas acabaram depois sendo doadas ao Museu Nacional. 
Não podemos ainda deixar de mencionar a relevância das expedições para o colecionamento. Já em 1861, o material reunido pela Comissão Científica do Ceará ampliou as coleções do Museu com, no mínimo, 100 novos objetos índigenas incorporados ao acervo (VELOSO JR, 2013). A Comissão do Rio Madeira de 1873 adicionou 116 “artefatos e curiosidades” dos índios do Amazonas ao acervo etnográfico.[footnoteRef:25] Doação de particulares igualmente incrementaram o acervo, conforme apontam os relatórios anuais do Museu Nacional ao MACOP na década de 1870.[footnoteRef:26] No relatório anual de 1877, consta ainda que o espaço expositivo dobrou depois de uma reforma no prédio, a qual criou dez novas salas.[footnoteRef:27] Aliás, a própria reforma de 1876 do Museu Nacional pode ser lida como uma página dessa agenda maior de “modernização” das instituições imperiais. Naquele ano, um novo regulamento foi publicado, trazendo uma série de mudanças para o Museu. A criação da revista Arquivos do Museu Nacional, o estabelecimento de cursos públicos, a instauração de concursos públicos, a introdução da antropologia, da paleontologia e da etnografia nas seções do Museu estavam entre as novidades regulamentadas. As coleções etnográficas e arqueológicas que até então pertenciam a “4ª Seção de Numismática, Artes Liberais, Arqueologia, Usos e Costumes das Nações Antigas e Modernas”, passaram a estar agora agrupadas na seção designada “Arqueologia, Etnografia e Numismática”. Já os remanescentes humanos, eles se dividiam em duas seções: “cabeças” e “múmias” pertenciam a 4ª Seção; “crânios” e “esqueletos”, à “1ª Seção de Anatomia e Zoologia”, rebatizada pelo Regulamento de 1876 de “Antropologia, Zoologia, Anatomia e Paleontologia Animal”.  [25:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto, 1874. Disponível em <www.museunacional.ufrj.br/obrasraras>.]  [26:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto, 1875 e 1877. Disponíveis em <www.museunacional.ufrj.br/obrasraras>.]  [27:  Ibidem. 
] 

Impossível não relacionar as transformações pelas quais passou o Museu Nacional à atuação de Ladislau Netto, que dirigiu a instituição por quase vinte anos (1874-1893). Ladislau nasceu em 18 de março de 1838 na cidade de Maceió, Alagoas. Era filho de Maria da Conceição Melo Netto e do comerciante Francisco de Souza Netto. Ele deixou a terra natal e veio ao Rio de Janeiro para estudar na Academia Imperial das Belas Artes, onde foi premiado nos anos de 1856 e 1857 com medalha de prata em desenhos geométrico e figurado e em perspectiva e sombras (ARQUIVOS, 1958, p. 74). Sua carreira teve início nas expedições científicas. Ele participou como desenhista e cartógrafo da comissão astronômica e hidrográfica destinada a estudar o litoral de Pernambuco. Em 1862, esteve na exploração do Vale de São Francisco, em Minas Gerais, acompanhando Emmanuel Liais.[footnoteRef:28] Em 1864, ele foi para a França estudar botânica no Jardin des Plantes de Paris, retornando ao Brasil em 1866, quando então foi nomeado diretor da Seção de Botânica do Museu Nacional e, posteriormente, diretor geral da instituição (DUARTE, 1950; CABRAL, 2023). As viagens de Ladislau pelo Brasil e no exterior contribuiram não só para inclui-lo numa vasta rede de cientistas, como também para conectar ciência e arte, tão útil na produção de imaginários que, desde o século XVIII, eram estimulados pela cultura visual criada e disseminada em expedições científicas (BLEICHMAR, 2012).[footnoteRef:29] [28:  Emmanuel Liais foi um astrônomo francês do Observatório de Paris que veio para o Brasil em 1858, assumindo, posteriormente, a direção do Observatório Imperial no Rio de Janeiro.  ]  [29:  Ladislau Netto foi membro de diversas sociedades, academias e institutos, como da Sociedade Linneana de Paris, Academia de Ciências de Lisboa, Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Instituto Arqueológico e Geográfico Alagoano, Sociedade Auxiliadora da Indústria Nacional, Sociedade Botânica da França, entre outras.  ] 

Ladislau, ademais, incentivava a aproximação entre as ações de “modernização” do Império e as práticas de colecionamento. Em 1877 ele pedia ao ministro do MACOP que incumbisse comissões, engenheiros e membros de explorações de reunir produtos a serem destinados ao Museu para aumento de suas riquezas. Ele pediu também que os objetos das Exposições Nacionais não selecionados para as Exposições Universais fossem remetidos ao Museu.[footnoteRef:30] Entendemos que a transferência das coleções particulares para o Museu diz muito sobre as práticas daqueles que as reuniram, as redes de sociabilidade, as motivações do colecionamento e os sentidos da “doação” das coleções. É exatamente este ponto que analisaremos a seguir.  [30:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto, 1877, p. 11-12. ] 


1.1 Dos colecionadores, os “beneméritos da civilização”

A transferência de coleções particulares para o espaço público do Museu foi motivada, em grande medida, pela demanda gerada na organização da Exposição Antropológica Brasileira de 1882. Antes de organizá-la Ladislau Netto foi à imprensa pedir doações como forma de incrementar o acervo institucional. Em resposta, ele obteve um volume considerável de objetos. No Guia da Exposição Antropológica Brasileira,[footnoteRef:31] temos listado cerca 780 itens acompanhados do nome dos respectivos colecionadores, ali designados “expositores”. Em alguns casos, o mesmo item corresponde a mais de um expositor e a mais de um objeto (não quantificado, escrito no plural, o que indica que a exposição exibiu quantidade superior a 780). O Museu Nacional foi o maior expositor, com a ocorrência do seu nome em 675 itens. Já as coleções do Imperador Pedro II não passaram de 54 itens, número aquém do que se podia imaginar do ilustre colecionador, detentor de um museu particular situado em seu próprio palácio (DANTAS, 2007; MOREL, 2019). Nomes de outros colecionadores de destaque, como o Barão de Teffé e o Conde D’Eu, correspondem cada um a pouco mais de 20 itens. Ainda que somássemos todos os itens das coleções particulares, eles não ultrapassavam o volume do acervo da instituição. O Museu Nacional, portanto, era o maior detentor de objetos arqueológicos e etnográficos, com a estimativa de 700 itens em seu acervo. Este quantitativo, associado aos regulamentos e regimentos internos à instituição, indica que existia naquele espaço de ciência um patrimônio público suficientemente capaz de distingui-lo dos gabinetes privados e sob a gerência relativamente independente da figura do imperador.  [31:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger e Filhos, 1882.] 

Em 1881, Ladislau Netto e o ministro da agricultura, Pedro Luiz Pereira de Souza, acertavam em ofício os detalhes para a organização da Exposição. Ladislau esperava inaugurá-la juntamente com a Exposição de História do Brasil, promovida pela Biblioteca Nacional naquele mesmo ano. Pela brevidade do tempo que dispunha para organizar a mostra, Ladislau pediu ao ministro urgência na remessa de coleções ao Museu Nacional, mas igualmente aventou a possibilidade de adiar a abertura do evento quando observou que “as províncias que mais devem concorrer à exposição antropológica são as mais remotas do império”.[footnoteRef:32] Ladislau indicava que a concentração das populações indígenas, de quem se obteria as cobiçadas coleções, estava distante do centro político e “civilizado” da Corte. O ministro, em resposta, adiou a inauguração para o ano seguinte e enviou aos presidentes de províncias ordens para que cumprissem a solicitação do diretor do Museu.  [32:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 

Os periódicos da Corte e de diversas províncias do país publicaram então aqueles ofícios trocados entre ambos. No documento assinado por Ladislau constava o pedido concernente à remessa de coleções, que poderia ser feita sob a condição de empréstimo ou doação, seguido das instruções para fazê-lo. Tudo endossado pelo referido ministro. Ali estava explícito o interesse de Ladislau em ampliar o conjunto de objetos indígenas do Museu Nacional. O apelo por coleções não ficou restrito aos naturalistas. Ao contrário, foi dirigido inicialmente a administradores provinciais e, depois de publicado, passou ao domínio de toda população leitora.  
Ladislau iniciou o texto ressaltando a importância dos estudos antropológicos para o entendimento da origem e evolução física e moral do “homem americano” no seu processo de “adaptação ao clima” e de “contato com outros povos”. Segundo ele, tal entendimento só seria possível através do “estudo dos esqueletos dos nossos aborígenes ou pelo exame de seus artefatos e de seus diferentes idiomas”.[footnoteRef:33] Em seguida, ele esclareceu que a Exposição Antropológica estaria dividida em três seções, a saber, antropologia, arqueologia e etnologia, e listou ao fim do documento os objetos desejados. Na “Seção da Antropologia” estavam esqueletos, ossos, múmias, colares de dentes e de ossos humanos; na “Seção de Arqueologia”, objetos de pedra (machados, clavas, discos, fusos e pontas de flechas), de argila (vasos, urnas, panelas, tangas, igaçabas) e de ossos e madeira; já para a “Seção da Etnologia”, Ladislau pediu objetos de guerra, de caça e pesca, de penas e ornatos, objetos para festividade, religiosos, fúnebres e de uso doméstico, modelos de cabanas, bem como impressos e manuscritos relativos às línguas e lendas indígenas. Os objetos solicitados deveriam ser originários dos indígenas do Brasil e os “documentos” de maior valor, nas palavras de Ladislau, seriam aqueles que pudessem “esclarecer e ampliar os conhecimentos linguísticos relativos aos aborígenes”.[footnoteRef:34]  [33:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [34:  Ibidem. ] 

O envio de objetos ao Museu passou a ser recorrente nos meses seguintes à publicação. A remessa poderia ser feita via Ministério da Agricultura ou diretamente ao Museu Nacional. Pessoas e instituições, mobilizadas com o planejamento da mostra, remeteram ao Museu diversos objetos oriundos de múltiplos lugares do país e recolhidos sob as mais diversas circunstâncias. Duas eram as motivações para isso: 1) a doação respondia a uma demanda administrativa, dirigida do ministro aos presidentes de províncias; 2) a doação correspondia ao “desejo de museu” na medida em que oferecia, como signo de distinção, prestígio social e imortalidade ao nome dos doadores. Isso porque, para incentivar a doação, Ladislau disse que haveria um júri para avaliar e premiar os expositores que se destacassem pela “perfeição, conservação ou valor etnológico” de suas coleções. Caso o colecionador optasse por doa-los ao Museu Nacional, o próprio Ladislau como diretor geral mandaria “arquivar nas coleções do Museu os objetos oferecidos com o nome do doador, participando tudo ao governo imperial para que seja o presente agradecido e tomado na consideração merecida”.[footnoteRef:35]  [35:  Ibidem. 
] 

“Documento”, “arquivo” e “presente” são os termos usados por Ladislau para referenciar as coleções doadas. A ideia de tomar o objeto como testemunho documental existia desde meados do século XIX, quando Manoel de Araújo Porto-Alegre afirmou que o Museu Nacional se tornaria o arquivo de documentos originais sobre os indígenas na medida em que ali coleções fossem formadas (VELOSO JR, 2013). Já a ideia de presente atribuía valor social ao objeto doado e exigia do presenteado alguma retribuição perante a generosidade do doador. Ladislau então optou por distinguir aqueles que presentearam a instituição com suas coleções, tornando-os dignos de terem seus nomes perpetuados no arquivo do Museu, verdadeiros merecedores de honrarias e agradecimentos pela inestimável contribuição ao “culto da ciência”[footnoteRef:36] e que “melhormente se deveriam chamar beneméritos da civilização”.[footnoteRef:37]  [36:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger e Filhos, 1882. p. 6.
]  [37:  NETTO, Ladislau. Prefácio. Revista Arquivos do Museu Nacional, 1885, v. VI, p. II. 
] 

Por outro lado, da parte dos colecionadores, a doação ao Museu Nacional afastaria o perigo da dispersão das suas coleções ao reuni-las “num só repositório público”,[footnoteRef:38] e garantiria que elas fossem salvaguardadas, reveladas, vistas e admiradas pelo público. Afinal,  [38:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 6.
] 


“uma ‘verdadeira’ coleção não pode ser exposta ao olhar daqueles que não a legitimem, que não a valorizem, pois que suas peças perderiam o encanto, o mistério e mesmo a raridade. Aqui começa o desejo pelo museu. [...] O museu e seu caráter ‘permanente’ tornam-se uma solução para quem busca ‘salvar’ os objetos de sua natural destruição” (ALMEIDA, 2012, p. 185). 


A doação envolve um sistema de reconhecimentos: quem doa, vê o museu como um lugar digno de suas coleções e, por conseguinte, do seu esforço de colecionamento; quem recebe (no caso o museu), considera o ato de doar um ato desinteressado e, portanto, digno de ser memorável no arquivo, na exposição ou nos impressos, onde o doador possa sobreviver ao tempo. Como escreveu Ladislau, ao nome dos doadores “cabe lugar de benemerência no catálogo da Exposição”.[footnoteRef:39] Contrapartidas alinhadas entre doador e receptor, é preciso ainda dizer que as categorias “doação” e “oferta”, comumente empregadas na documentação museológica para descrever a transferência de propriedade de coleções particulares para a instituição de guarda, estão revestidas de tensões sociais, quase sempre não explícitas nos registros e que marcaram as práticas de colecionamento envolvendo indígenas e agentes do Império. Isso só nos foi revelado mediante uma extensa pesquisa histórica.  [39:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 6.
] 

No Guia da Exposição Antropológica, Ladislau agrupou coleções e colecionadores por sala onde o material foi exposto. Muitos nomes se repetem em várias salas. Reunimos no quadro abaixo a totalidade dos nomes dos colecionadores junto da sua respectiva coleção e do povo que ela representava. 

[bookmark: _Hlk192513813]    Quadro 1 – Colecionadores, coleções e grupos indígenas listados no Guia da Exposição Antropológica

	[bookmark: _Hlk192513794]              Expositor 
1. (por ordem alfabética)
	           Coleção
	Grupo/Proveniência

	2. Amélia Machado Cavalcanti de Albuquerque
	Arcos, flechas, tacapes, aljavas, remos, pentes, colares, perneiras, cetros, tangas e objetos de pedra
	Coroado, Guatós, Cabixás, Guanás, Galibis, Ipurinãs, Parintintins / Mato Grosso e Amazonas

	3. Antônio Alves Ribeiro Catalão
	Toro (de palmeira para fabricar armas)
	s/inf


	4. Antônio Manoel Gonçalves Tocantins
	vaso

	Ilha de Marajó


	5. Barão de Teffé
	Arcos, flechas, curabis, tacapes, aljavas, flautas, escudo, lança, rolos de fumo, vestimentas e fotografias.
	Alto Amazonas e Ucayale


	6. Capitão Joaquim Lourenço de Sá Ribas 
	Vasos

	Coroados / Paraná


	7. Carlos Affonso de Assis Figueiredo
	Arcos e flechas
	Guanás/ Mato Grosso


	8. Conde D’Eu
	Arcos, flechas, lanças e pulseiras
	Karajá, Ipurinã e Guajajara


	9. Cônego Amorim
	Instrumentos musicais
	s/inf

	10. Duarte Paranhos Schutel
	1 crânio e 3 esqueletos
	Botocudo / Santa Catarina

	11. Imperador Pedro II 
	Arcos, lanças, balestrinas, flechas, tacapes, vasos, patuás, bandeja, rede e vestimentas
	Botocudo, Jurus, Peuas, Jurunas, Ipurinãs, Pareci, Arara, Cambebas, Karajá, Tembés e Parintintins

	12. João Barbosa Rodrigues
	coleções arqueológicas e etnográficas
	s/inf


	13. João Batista de Lacerda
	Diploma e metalha comemorativa
	Exposição de 1878 de Paris pelos trabalhos em antropologia

	14. João Ferreira de Andrade Leite
	flechas
	Botocudos / Minas Gerais

	15. Joaquim Monteiro Caminhoá
	coleção arqueológica/ fragmentos de sambaquis (crânios, ossos longos, carvões e conchas)
	Rio Sagrado/Paraná


	16. José Lustosa da Cunha Paranaguá
	Lanças, curabis, arcos e flechas

	Coroados e Botocudos /
Rios Uaupés e Jauaperis, Mato Grosso, Rio Doce e Santa Catarina.

	17. José Rodrigues Peixoto
	Diploma e metalha comemorativa
	Exposição de 1878 de Paris pelos trabalhos em antropologia

	18. Ladislau Netto
	******
	Pará

	19. Le Maistre, ministro da Alemanha
	Fotografias

	Botocudos


	20. Major Martins Guimarães 
	Arcos e flechas
	Coroados / Mato Grosso

	21. Manuel Basílio Furtado
	Lança, arcos, flechas e remos
	Jauaperi (Rio Negro)

	22. Manuel de Oliveira
	Lanças e flechas emplumadas

	Karajá e botocudo /
Goiás e Rio Doce

	23. Miranda Azevedo
	crânio de sambaqui
	Santos/ SP

	24. Tenreiro Aranha
	Arcos

	Ipurinã e Guajajara / Rio Purús, Maranhão e Rio Cairari

	25. Tommaso Gaudêncio Bezzi
	Coleção arqueológica
	s/ inf

	26. Visconde de Paranaguá
	Lanças, curabis, arcos e flechas

	Coroados e Botocudos / 
Rios Uaupés e Jauaperis, Mato Grosso, Rio Doce e Santa Catarina.


[bookmark: _Hlk192514009]    * As coleções atribuídas a “diversas tribos” não foram registradas no quadro.
    Fonte: A autora.

Excluímos do Quadro 1 o nome das instituições “expositoras” e consideramos apenas o nome das pessoas, vinte e três no total – aí excluído o nome de Z. M. de Faria Falcão pela impossibilidade de identificá-lo(a). Adicionamos ao grupo outros dois nomes: o de Ladislau Netto, que não foi registrado no Guia como expositor, mas formou coleção cujo “expositor” foi o Museu Nacional; José Lustosa da Cunha Paranaguá, que também formou coleção para a Exposição, mas apenas o seu pai, o Visconde de Paranaguá, foi registrado no Guia. Chegamos, portanto, ao total de vinte e cinco colecionadores. 
Para analisar o grupo, buscamos nos aproximar da metodologia adotada por João Pacheco de Oliveira (1987) ao fazer uma sociologia dos viajantes que nos séculos XVIII e XIX circularam no Alto Solimões. Segundo o autor, “viajante” é uma categoria genérica que na produção intelectual foi operada de modo seletivo, hierárquico e totalizante, encobrindo uma variedade de atores com funções intelectuais, posições sociais, esquemas de financiamentos, interesses e mecanismos de divulgação altamente diferenciados. Tratava-se de pessoas com e sem formação acadêmica; que receberam financiamento público, privado e/ou particular; que pretendiam ver para conhecer, explorar e dominar a região visitada; e que almejavam prestígio, ganhos econômicos e ascensão na carreira. As viagens, nesse sentido, consistiram em empreendimentos com características específicas, a depender de sua organização interna. As chamadas expedições científicas eram financiadas pelo Estado, incluíam cientistas qualificados, reforçavam o interesse científico em seus objetivos e sua recompensa estava no âmbito acadêmico. Havia ainda outros tipos de expedições: aquelas com interesse para o mercado de coleções e para o mercado editorial, financiadas pelo viajante que, em geral, ocupava funções subordinadas e esperava auferir ganhos materiais e reconhecimento no mundo científico; ou ainda as expedições de exploração, mais pragmáticas, pois tinham como interesse o levantamento de informações relativas ao potencial agrícola, comercial e mineral da região amazônica conduzido por equipes variadas que poderia receber financiamento público e privado. Por tudo isso, concluiu Oliveira que a etnografia dos viajantes de modo algum pode ser vista como unidade, “uma vez que os diferentes tipos de viajantes obedecem a pressões econômico-sociais bem distintas e servem-se de esquemas mentais muito diferentes” (OLIVEIRA, 1987, p. 134).
O grupo dos colecionadores que doaram coisas ao Museu Nacional era bastante heterogêneo quanto à origem, formação, ocupação e modo de aquisição de coleções. 

[bookmark: _Hlk192514068]    Quadro 2 - Nascimento, origem e formação dos colecionadores 
	[bookmark: _Hlk192514075]Expositor/colecionador
(por ordem alfabética)
	Nascimento
	Origem
	Formação

	Amélia Machado C. de Albuquerque
	1853
	Rio de Janeiro
	Sem formação

	Antônio Alves Ribeiro Catalão
	s/i
	s/i
	s/i

	Antônio Manoel G. Tocantins
	1836
	Pará
	Engenharia

	Barão de Teffé
	1837
	Rio de Janeiro
	Militar

	Capitão Joaquim Lourenço de Sá Ribas 
	1831
	s/i
	s/i

	Carlos Affonso de Assis Figueiredo
	1845
	Minas Gerais
	Direito

	Conde D’Eu
	1842
	Estrangeira
	Militar

	Cônego Amorim
	1842
	Rio de Janeiro
	Religiosa

	Duarte Paranhos Schutel
	1837
	Santa Catarina
	Medicina

	Imperador Pedro II 
	1825
	Rio de Janeiro
	Sem formação

	João Barbosa Rodrigues
	1842
	Minas Gerais
	Engenharia

	João Batista de Lacerda
	1846
	Rio de Janeiro
	Medicina

	João Ferreira de Andrade Leite
	s/i
	s/i
	s/i

	Joaquim Monteiro Caminhoá
	1836
	Bahia
	Medicina

	José Lustosa da Cunha Paranaguá
	1855
	Rio de Janeiro
	s/i

	José Rodrigues Peixoto
	s/i
	s/i
	Medicina

	Ladislau Netto
	1838
	Alagoas
	Botânica

	Le Maistre, ministro da Alemanha
	s/i
	Estrangeira
	s/i

	Major Martins Guimarães
	s/i
	Rio de Janeiro
	Militar

	Manuel Basílio Furtado
	1826
	Minas Gerais
	Medicina

	Manuel de Oliveira
	s/i
	s/i
	s/i

	Miranda Azevedo
	1851
	São Paulo
	Medicina

	Tenreiro Aranha
	1840
	Pará
	Sem formação

	Tommaso Gaudêncio Bezzi
	1844
	Estrangeira
	Engenharia

	Visconde de Paranaguá
	1821
	Piauí
	Direito


	   
[bookmark: _Hlk192514087]                 Fonte: A autora.

Ainda que não inteiramente identificados, os dados nos revelam aspectos importantes dos colecionadores, das suas práticas de colecionamento e da sociedade oitocentista. O colecionamento era uma prática predominantemente masculina. Temos apenas uma mulher num universo de vinte e cinco pessoas. Daqueles que conseguimos precisar o ano de nascimento, dezenove no total, a maioria nasceu na década de 1830 e 1840, seis e sete, respectivamente. Três nasceram nos anos 20 e três nos anos 50. Sem informações somam seis pessoas. Quanto ao local de origem, três são estrangeiros e vinte e dois brasileiros. Dentre os brasileiros, três são de Minas Gerais, dois do Pará, sete do Rio de Janeiro e um de cada província de Alagoas, da Bahia, do Piauí, de Santa Catarina e de São Paulo. Sobre os outros cinco brasileiros não sabemos a província de origem. 
Quanto à formação, entre os colecionadores brasileiros, onze tinham curso superior, dois tinham formação militar, um era sacerdote, três denominamos “sem formação”. De cinco não identificamos a formação. É importante dizer que o que chamamos de “sem formação” nada tem a ver com desconhecimento do código escrito. Trata-se de pessoas letradas, inseridas no mundo da arte, da ciência e da política, mas sem curso superior – é o caso do imperador Pedro II, de Amélia Machado Cavalcanti de Albuquerque e de Bento de Figueiredo Tenreiro Aranha. Dos onze brasileiros com curso superior apenas um era natural do Rio de Janeiro, nove eram das demais províncias do Império e de um não identificamos a naturalidade. Já os dois militares, o sacerdote e dois daqueles “sem formação” eram oriundos da província fluminense. Entre os três estrangeiros, um tinha formação militar, o outro formação superior em engenharia e o terceiro não conseguimos identificar a formação.  Aqueles com formação acadêmico-científica correspondiam a um botânico, dois bacharéis em direito, três engenheiros e o grupo majoritário de médicos, seis no total, que desempenharam funções de naturalistas, professores e antropólogos, como veremos adiante.[footnoteRef:40]  [40:  Contar com colaboradores não inseridos no mundo da ciência foi uma prática comum em outras partes do mundo. Na França, até o início do século XX, a divisão do trabalho no campo da etnologia era feita por uma vasta rede que articulava estudiosos e agentes coloniais. Sobre o assunto, ver L’ESTOILE, 2003. 
] 

Boa parte dos colecionadores exerceu cargos políticos no Império como conselheiro, ministro, presidente de província, deputado e senador. Pelo menos nove deles assumiram cargos no Executivo e no Legislativo. Alguns cargos foram ocupados simultaneamente, como o de conselheiro e ministro, por exemplo. Abaixo elaboramos um quadro com a ocupação dos colecionadores no período compreendido entre as décadas de 1860 e 1880. Excluímos do quadro o nome do imperador. Ao nome de Amélia Machado Cavalcanti de Albuquerque acrescentamos o nome do seu marido, Diogo Velho, que assumiu vários cargos no Segundo Reinado, o que pode explicar a inserção de Amélia nos altos círculos de poder da Corte, mas não participante dele, fenômeno típico da sociedade patriarcal de seu tempo. Funcionários públicos e profissionais liberais foram colocados sob a categoria “Outros” porque estas categorias se atravessavam. Vários profissionais liberais foram igualmente funcionários públicos, temporários ou permanentes (CARVALHO, 2003, p. 100).  

[bookmark: _Hlk192514120]Quadro 3 – Ocupação dos colecionadores entre as décadas de 1860 e 1880
	[bookmark: _Hlk192514127]Expositor
	Conselheiro
	Ministro
	Presidente de Província
	Deputado
	Senador
	Outros

	Amélia Machado C. de Albuquerque / 
Diogo Velho
	
X
	
X
	
X
	
	

	

	Antônio Alves Ribeiro Catalão
	
	
	
	
	
	X

	Antônio Manoel G. Tocantins
	
	
	
	
	
	X

	Barão de Teffé
	
	
	
	
	
	X

	Cap. Joaquim Lourenço de Sá Ribas
	
	
	
	
	
	X

	Carlos Affonso Assis Figueiredo
	X
	X
	X
	X
	
	

	Conde D’Eu
	X
	
	
	
	
	

	Cônego Amorim
	
	
	
	
	
	X

	Duarte Paranhos Schutel
	
	
	
	X
	
	X

	João Barbosa Rodrigues
	
	
	
	
	
	X

	João Batista de Lacerda
	
	
	
	
	
	X

	João Ferreira de Andrade Leite
	
	
	
	
	
	X

	Joaquim Monteiro Caminhoá
	X
	X
	
	
	
	X

	José Lustosa da C. Paranaguá
	
	
	X
	
	
	

	José Rodrigues Peixoto
	
	
	
	
	
	X

	Ladislau Netto
	X
	
	
	
	
	X

	Le Maistre
	
	
	
	
	
	X

	Major Martins Guimarães
	
	
	
	
	
	X

	Manuel Basílio Furtado
	
	
	
	X
	
	X

	Manuel de Oliveira
	
	
	
	
	
	X

	Miranda Azevedo
	
	
	
	
	
	X

	Tenreiro Aranha
	
	
	
	X
	
	X

	Tommaso G. Bezzi
	
	
	
	
	
	X

	Visconde de Paranaguá
	X
	X
	X
	
	X
	



[bookmark: _Hlk192514136]Fonte: A autora.

O quadro aponta para dois grupos distintos de colecionadores: um grupo formado por ocupantes de altos cargos do Império, filiados tanto ao Partido Liberal quanto ao Partido Conservador, e que mantinha relações estreitas com o imperador; outro formado por aqueles que desempenhavam atividades diversas como naturalistas, professores, médicos, militares, engenheiros, comerciantes, jornalistas e funcionários públicos. Este grupo de profissionais liberais e de funcionários públicos, apesar de não contarem com o prestígio e o poder do primeiro grupo, estavam igualmente inseridos no mundo político-administrativo, participavam de expedições militares e científicas, escreviam em periódicos – atividade estreitamente vinculada à organização partidária, onde a imprensa significava “um fórum alternativo à tribuna” (CARVALHO, 2003, p. 54) – e mantinham, uns mais outros menos, contato com Pedro II. 
Os dados levantados revelam que o colecionamento era uma prática circunscrita à elite política do Império. Por elite entendemos ser aqueles que desempenhavam altos cargos políticos no governo e que possuíam curso superior. De acordo com José Murilo de Carvalho, os ocupantes do alto escalão eram provenientes, em sua maioria, não de proprietários rurais, mas de pessoas com educação superior e correspondiam a menos de 1% da população. “Desse reduzidíssimo estoque saiu em torno de 95% dos ministros, 90% dos deputados, 85% dos senadores e 100% dos conselheiros de Estado” (CARVALHO, 2003, p. 98). Os ministros compunham o cargo mais importante, ao lado dos conselheiros. Eles eram os agentes do Poder Executivo presidido pelo imperador e por ele indicados ao cargo. Os senadores, do mesmo modo, eram escolhidos pelo imperador em lista tríplice e tinham vitaliciedade. Vitalício também era o cargo no Conselho do Estado, tido por Joaquim Nabuco como o “cérebro da monarquia”. Os conselheiros poderiam ser também ministros e senadores e seus pareceres tiveram peso em decisões do Poder Moderador (CARVALHO, 2003). 
O Conselho de Estado foi criado em 1823 no âmbito das discussões a respeito da consolidação e estabilidade do Primeiro Reinado e foi extinto durante o Período Regencial, especificamente na promulgação do Ato Adicional de 1834, quando as forças liberais combatiam a centralização política, mas foi restabelecido em 1841, logo após a maioridade de Pedro II. No Segundo Reinado, o Conselho passou a ser formado por doze conselheiros ordinários, doze extraordinários e os ministros de Estado. Suas atribuições se estenderam para além do Poder Moderador, servindo também ao Poder Executivo representado nos ministros e nas autoridades provinciais. É comum encontrarmos nas referências da época relativas aos conselheiros a designação de “Conselho do Imperador”, numa clara sinonímia entre Estado e Pedro II. O Conselho, na medida em que tinha como responsabilidade a observância da lei, “representava uma saída conciliatória à aceitação do poder pessoal do monarca em uma sociedade política que, mesmo que moderadamente, não ousava desprezar os preceitos liberais” (MARTINS, 2006, p. 180). Sua composição era de conservadores e liberais com vista a promover maior conciliação entre as forças partidárias existentes. 
Quanto aos funcionários públicos e profissionais liberais, que no Quadro 4 agrupamos na categoria “Outros”, eles correspondiam a maioria dos colecionadores analisados. Quase todos tinham curso superior. Embora estivessem à margem das esferas de poder e mando do Império, eles viviam próximos a estes seletos círculos e integravam uma parcela privilegiada da sociedade. Segundo Alonso, com base do Censo de 1872, “de cada mil habitantes livres apenas oito tinham diploma superior. Menos de 1% da população ou, em números absolutos, pouco mais de um milhar e meio de homens” (ALONSO, 2002, p. 101). Muitos prestavam serviço ao Estado como administradores, burocratas, engenheiros, diretores de instituições e diversos outros cargos que, variavelmente, abria-lhes a carreira política, colocava-os em contato com o imperador e com as autoridades do alto escalão e conferia-lhes prestígio social. 
Embora a maioria dos colecionadores não fosse oriunda do Rio de Janeiro, era a Corte o espaço de socialização para quase todos eles. Foi na capital do Império onde muitos estudaram, viveram, construíram suas carreiras profissionais e redes de sociabilidade. A cidade do Rio de Janeiro atraía pelas oportunidades que oferecia. Nela se concentrava “a maior parte dos empregos da burocracia de Estado [...], o acesso mais fácil aos chefes partidários, que abriam as portas para o parlamento, e a proximidade com a sociedade de Corte” (ALONSO, 2002, p. 145). A capital do Império era, portanto, o lugar de circulação daqueles que buscavam adentrar no mundo da política e no mundo da ciência. Quando não exerciam altos cargos políticos, ao menos estavam inseridos nos círculos de convivência da elite política.

[bookmark: _Hlk192514184]    Quadro 4 – Instituições de formação e/ou de atuação dos colecionadores na Corte
	[bookmark: _Hlk192514191]Expositor
(por ordem alfabética)
	IHGB
	Faculdade de Medicina

	Amélia Machado C. de Albuquerque
	
	

	Antônio Alves Ribeiro Catalão
	
	

	Antônio Manoel G. Tocantins
	X
	

	Antônio Luís von Hoonholtz 
(Barão de Teffé)
	X
	

	Bento de Figueiredo T. Aranha
	
	

	Carlos Affonso de Assis Figueiredo
	
	

	Duarte Paranhos Schutel
	
	X

	João Barbosa Rodrigues
	X
	

	João Batista de Lacerda
	
	X

	João Ferreira de Andrade Leite
	
	

	João Lustosa da Cunha Paranaguá (Visconde de Paranaguá)
	X
	

	João Pires do Amorim 
(Cônego Amorim)
	
	

	Joaquim Lourenço de Sá Ribas (Capitão)
	
	

	Joaquim Monteiro Caminhoá
	
	X

	José Lustosa da Cunha Paranaguá
	
	

	José Rodrigues Peixoto
	
	X

	Ladislau Netto
	X
	

	Le Maistre, ministro da Alemanha
	
	

	Luís Filipe Maria Fernando Gastão (Conde D’Eu)
	
	

	Manuel Basílio Furtado
	
	X

	Manuel de Oliveira
	
	

	Martins Guimarães (Major)
	
	

	Miranda Azevedo
	X
	X

	D. Pedro II 
	X
	

	Tommaso Gaudêncio Bezzi
	
	


[bookmark: _Hlk192514200]                   Fonte: A autora.
Entre os espaços de socialização dos colecionadores na Corte, estavam o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro (IHGB) e a Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro. Estas instituições favoreceram a formação de redes que, de certo modo, confluíram para as práticas de colecionamento e para a formação de uma comunidade de colecionadores. Aqueles que eram filiados ao IHGB levaram para o Museu Nacional coleções etnográficas e arqueológicas. Já os colecionadores vinculados à Faculdade de Medicina exibiram coleções osteológicas da antropologia (à exceção de Manuel Basílio Furtado, que expôs coleção etnográfica). Voltaremos nesse assunto mais adiante.
Os colecionadores em questão viveram um tempo de transição do pensamento político e intelectual no Brasil. Aqueles com titulação acadêmica obtiveram-na ao longo da década de 1850 e 1860, quando o acesso ao ensino superior era mais restrito e “homogêneo” – quadro que só foi alterado na década seguinte, quando a reforma do ensino de 1874 ampliou o ingresso das camadas intermediárias nas faculdades imperiais (ALONSO, 2002) e quando a reforma de 1879 diversificou o ensino nas escolas de direito (CARVALHO, 2003). Apenas dois dos colecionadores concluíram a formação superior em período diverso: o bacharel em direito João Lustosa da Cunha Paranaguá formado em 1846 e o médico Miranda Azevedo formado em 1874, único republicano do grupo. Além disso, os anos 50 e 60 dos oitocentos são herdeiros da Conciliação, política adotada na década anterior que consolidou a unidade territorial do Brasil e equilibrou as forças partidárias. 


As instituições e códigos vitais do Segundo Reinado tornaram-se consensuais, depois de selada a Conciliação entre luzias e saquaremas no início dos anos 1840. A estrutura de poder do regime, a sociedade hierárquica, a forma monárquica eram uma espécie de senso comum da elite, percebida como a ordem natural das coisas. Expressavam o espírito do regime, a essência do modo médio de pensar, encarnado nas práticas sociais e nas próprias instituições políticas (ALONSO, 2002, p. 52).


Por outro lado, o exercício das atividades profissionais, a ocupação de postos no governo e a prática de colecionamento de nossos personagens ocorreram, majoritariamente, nas décadas seguintes à conclusão de sua formação, quando o país vivia transformações importantes. A Guerra do Paraguai, nesse sentido, foi um marco significativo para os desdobramentos da década de 1870, não só por ter dado ensejo aos movimentos republicano e abolicionista, alterando a “coalizão de liberais e conservadores, cuja queda, ocasionada por intervenção do imperador, levou a redefinições do sistema partidário que modificaram a estrutura estabelecida nos anos 1840” (IZECKSOHN, 2009, p. 418), mas especialmente porque ela serviu como elemento de socialização para uma parcela do grupo de colecionadores que analisamos. Sabemos que alguns deles participaram do conflito como lideranças e receberam honrarias do governo imperial após seu retorno. São eles: Barão de Teffé, João Lustosa da Cunha Paranaguá, Joaquim Monteiro Caminhoá e Conde D’Eu. 
Em suma, temos um grupo heterogêneo de colecionadores em termos de origem, formação e ocupação. Em comum, estas pessoas pertenciam a grupos sociais privilegiados do Império, partilhavam saberes, experiências, espaços institucionais e, deste modo, constituíam entre si redes sociais e laços identitários. Suas práticas de colecionamento, contudo, decorreram de diferentes situações históricas e foram fruto, não de um empreendimento individual, mas de ações coletivas financiadas pelo Estado. O quadro abaixo apresenta o modo como alguns dos colecionadores adquiriram as coleções que doaram ao Museu Nacional – infelizmente não localizamos maiores informações sobre a totalidade do grupo. Expedições militares, paramilitares, científicas e de exploração estão entre as iniciativas que propiciaram a coleta de artefatos indígenas, financiadas majoritariamente com dinheiro público originário ou do tesouro provincial ou do Estado Imperial.

[bookmark: _Hlk192514234]Quadro 5 – Modos de aquisição das coleções antropológicas
	[bookmark: _Hlk192514241]Expositor
(por ordem alfabética)
	Modo de aquisição
	Data
	Financiamento/ Objetivo


	Amélia Machado C. de Albuquerque
	
	
	

	Antônio Alves Ribeiro Catalão
	
	
	

	Antônio Manoel G. Tocantins
	Expedição científica
	1875
	Província do Pará/ 
Estudar as causas de inundação e submersão na Ilha de Marajó 

	Antônio Luís von Hoonholtz (Barão de Teffé)
	Expedição Militar
	1871-1873
	Estado Imperial/ Demarcar a fronteira entre Brasil e Peru

	Bento de Figueiredo T. Aranha
	
	
	

	Carlos Affonso de Assis Figueiredo
	
	
	

	Duarte Paranhos Schutel
	Expedição paramilitar
	1861
	Província de Santa Catarina/ Impedir retomada indígena

	João Barbosa Rodrigues
	Expedição científica
	1872-1875
	Estado Imperial/ Estudar a flora do Vale do Amazonas 

	João Batista de Lacerda
	****
	****
	****

	João Ferreira de Andrade Leite
	Expedição paramilitar
	1881
	Privado/ Construir a ferrovia Bahia-Minas

	João Lustosa da Cunha Paranaguá (Visconde de Paranaguá)
	
	
	

	João Pires do Amorim (Cônego Amorim)
	
	
	

	Joaquim Lourenço de Sá Ribas (Capitão)
	
	
	

	Joaquim Monteiro Caminhoá
	Expedição científica
	
 1882
	Estado Imperial/ Estudar a fauna e flora da região onde se construía a ferrovia Curitiba-Paranaguá

	José Lustosa da Cunha Paranaguá
	Expedição de exploração
	1882
	Província do Amazonas/ Formar coleção para a Exposição Antropológica e conhecer a província que administrava

	José Rodrigues Peixoto
	****
	****
	****

	Ladislau Netto
	Expedição científica
	1882
	Estado Imperial/ 
Formar coleção para a Exposição Antropológica

	Le Maistre, ministro da Alemanha
	
	
	

	Luís Filipe Maria Fernando Gastão (Conde D’Eu)
	
	
	

	Manuel Basílio Furtado
	
	
	

	Manuel de Oliveira
	
	
	

	Martins Guimarães (Major)
	
	
	

	Miranda Azevedo
	
	
	

	Pedro II (Imperador) 
	Expedição de exploração
	1840-1882
	Receber súditos e governantes

	Tommaso Gaudêncio Bezzi
	
	
	


   
[bookmark: _Hlk192514248]Fonte: A autora.

As expedições científicas foram aquelas conduzidas por homens de ciência com objetivo de estudo da natureza e das populações indígenas – obviamente não negamos sua dimensão também política. As quatro expedições científicas assinaladas no quadro 6 foram realizadas pelos engenheiros Antonio Manoel G. Tocantins e João Barbosa Rodrigues, pelo médico Joaquim Monteiro Caminhoá e pelo diretor do Museu Nacional, o botânico Ladislau Netto. Já a expedição militar se refere à viagem chefiada pelo capitão da Marinha, o Barão de Teffé, para demarcação da fronteira entre o Brasil e o Peru. Chamamos de expedição paramilitar as incursões realizadas por civis armados com apoio ou conivência dos governos provinciais contra populações indígenas. Aí tivemos duas: uma em Santa Catarina no ano de 1861 para conter a retomada indígena de suas terras então ocupada por colonos europeus; outra em 1881 contra os indígenas que resistiam à construção de ferrovia em Minas Gerais. Por fim, temos a expedição de exploração, que consistiu em viagens promovidas por quem ocupava altos cargos no governo e cujo interesse era conhecer e explorar a região que administrava. Temos aí as expedições de José Lustosa da Cunha Paranaguá, na época presidente da província do Amazonas, e do imperador Pedro II. Identificar estes personagens, suas trajetórias e as circunstâncias de coleta foram imprescindíveis, pois nos permitiu analisar a história do contato entre índios e não índios tomando a cultura material como “matriz e mediadora de relações” (REDE, 1996, p. 274). 

1.2 Das práticas de colecionamento

Antes de adentrarmos nas expedições que possibilitaram a seus partícipes coletar e colecionar coisas, é preciso compreender suas motivações. Afinal, por que colecionar? Voltemos aos espaços de socialização e de formação partilhado por boa parte deles na Corte, que foi o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e a Faculdade de Medicina.  Como dissemos, tais instituições influíram nas práticas dos colecionadores, motivando-os a reunir material etnográfico, arqueológico e/ou osteológico. 
A Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro foi fundada em 1832 – embora o início dos estudos médico-cirúrgicos no Brasil date de 1808 – e se alinhava à medicina francesa que naquele tempo era radicalmente transformada pelo nascimento da clínica, espistemologia que marcou o surgimento da medicina moderna (FOUCAULT, 1980). O exercício da medicina clínica visava identificar no paciente a fonte principal de informações sobre a doença, tendo como norte três princípios: “1) reconhecer no indivíduo determinada doença mediante a observação e descrição minuciosa dos sintomas; 2) distinguir no cadáver uma patologia específica mediante a observação das alterações dos tecidos; 3) combater a doença com as terapêuticas” (FERREIRA, FONSECA E EDLER, 2001, p. 68). Tal modelo perdurou no Brasil até o final da década de 1870, quando então a medicina experimental começava a ser discutida no país. Foi com a formação na medicina clínica que os médicos fundaram a antropologia física no Brasil. 
Os primeiros estudos antropológicos seguiram uma orientação anatomista, na qual a craniometria e a antropometria eram a base do estudo. No Museu Nacional, o primeiro crânio colecionado ocorreu em 1861. Tratava-se na verdade de uma calota craniana obtida por Guilherme Capanema na viagem que fez junto à Comissão Científica do Ceará (VELOSO JR, 2013). Quinze anos depois, a antropologia surgiu pela primeira vez no Regulamento de 1876 do Museu Nacional como saber integrante da “1ª Seção”, ao lado da anatomia e da zoologia. João Batista de Lacerda e João Joaquim Pizarro, ambos médicos formados pela Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, eram os responsáveis por dirigir a seção. As medições craniológicas adotadas ali seguiram o padrão criado pela escola francesa de Paul Broca, médico que fundou a Sociedade de Antropologia de Paris (SAP) em 1859. A SAP construiu instrumentos de medição e publicou instruções que orientavam e padronizavam a prática científica, inventando, por exemplo, o índice cefálico, com o qual o crânio passou a ser mensurado através do cálculo da proporção entre largura e comprimento.[footnoteRef:41] A aplicação do índice cefálico permitiu classificar os crânios em dolicocéfalos (crânios longos) e branquicéfalos (crânios curtos) e estabelecer hierarquias entre eles (GOULD, 2014, p. 93). Daí por diante as pesquisas craniológicas se universalizariam e ficariam subordinadas ao modelo da escola francesa (CASTRO FARIA, 1998, p. 278). Da França, o Museu Nacional importou os instrumentos científicos usados na apuração das medidas, tendo inclusive a Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro solicitado seu empréstimo ao Museu.[footnoteRef:42]  [41:  Antes, as medições da craniometria seguiam parâmetros diversos. Na primeira metade do século XIX, Samuel George Morton preenchia a cavidade craniana com sementes de mostarda e, em sequência, as despejava em um cilindro que indicava o volume do cérebro em polegadas cúbicas. Posteriormente, em vez de sementes, que eram leves e apresentavam variações de tamanho, Morton passou a utilizar partículas de chumbo, as quais garantiam resultados uniformes na medição (GOULD, 2014, p. 42).
]  [42:  BR.MN.DR.AO. Pasta 23. Doc. 206. 1884. Pedido de empréstimo de instrumentos científicos da Faculdade de Medicina ao Museu Nacional.] 

Se os médicos, de acordo com o paradigma da medicina clínica, buscavam nos corpos dos indivíduos o diagnóstico das doenças, observando-os e descrevendo-os detalhadamente, o seu olhar clínico igualmente foi transferido para o exercício da antropologia, que olhava tanto para o corpo vivo quanto para o corpo morto (crânios, ossos e esqueletos) na busca da compreensão da origem e evolução humana. Interessava reconhecer nas “raças” os traços que permitissem classificá-las e hierarquizá-las. Para as “raças” mais próximas do estágio “primitivo”, algumas recomendações poderiam ser dadas, como, por exemplo, a miscigenação – e por que não as chamar de terapêuticas? – a fim de que lhes fosse possível progredir na escala evolutiva.

Partia-se do pressuposto de que as características como capacidade craniana, peso do cérebro e a conformação das circunvoluções cerebrais poderiam informar sobre aspectos morais e intelectuais dos indivíduos e, em uma dimensão mais ampla, as possibilidades de aprimoramento das sociedades humanas (SÁ, SANTOS, CARVALHO, SILVA, 2010, p. 114). 


Igualmente preocupados com o aprimoramento das sociedades humanas, especialmente dos indígenas, estavam os filiados ao Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Estes, porém, buscavam informações sobre os indígenas por outro caminho: a etnografia. De acordo com Manoel Salgado Guimarães, o IHGB desde sua fundação em 1838 tinha como projeto a escrita de uma história nacional. Compreendida como “mestra da vida”, a história serviria ao governo para orientar suas ações. 
 

Na medida em que os membros do instituto pretendiam transmitir lições aos governos, partiam do princípio de que seria possível filtrar exemplos e modelos da história para o presente e o futuro. A história, entendida como a experiência de gerações passadas, poderia indicar como fazer as coisas (GUIMARÃES, 2011, p. 124). 


O indígena, nesse ponto, surgia como questão. Primeiro porque integrá-lo à nação – e aí leia-se a política indigenista de incorporação do índio ao processo civilizador – dependia do domínio do seu passado. Segundo porque o passado indígena estava ausente da historicidade própria da cultura histórica oitocentista, isto é, sem escrita, sem monumentos, sem marcos temporais (GUIMARÃES, 2000). Daí, a etnografia passou a ser o conhecimento dos povos “sem história”. Kaori Kodama, ao analisar especificamente a etnografia do IHGB entre as décadas de 1840 e 1860, afirma que os 

assuntos da ‘etnografia’ [...] deveriam ser separados dos estudos históricos no que dizia respeito ao seu estatuto, pois eles importavam para as matérias de natureza hierarquicamente distintas: os estudos de um passado indígena interessavam aos mitos e às fábulas, pertencendo já a história ao discurso mais estritamente científico (KODAMA, 2009, p. 89).


A etnografia que se fazia estava pautada no entendimento das línguas indígenas e nos relatos que atentassem para as particularidades de cada grupo nos seus usos e costumes, de modo que fosse possível, assim, compará-los, distingui-los e classificá-los. Em 1851, foi criado no Instituto um espaço específico para o desenvolvimento de tais estudos. A criação da Comissão de Arqueologia e Etnografia tornou o passado indígena um tema próprio a ser investigado.

Ao se incluir o estudo dos indígenas na história do Brasil, seria possível lançar luzes sobre um tempo remoto, no qual esta terra estaria fixada de par com as antigas civilizações do mundo. Assim, em uma dupla inserção do índio como objeto de investigação – como elemento da paisagem natural brasileira, o que o recorta no espaço, e como parte da história dos povos antigos, o que o recorta no tempo – seria legitimado o campo da etnografia no Instituto Histórico (KODAMA, 2009, p. 60).

Reunir, portanto, coleções que permitissem aos naturalistas interpretá-las, compará-las e classificá-las tornava-se uma importante contribuição para a ciência praticada na época, especialmente se considerarmos a crença disseminada no desaparecimento indígena. Tal crença, baseada em fundamentos ditos científicos, dizia ser inevitável a extinção das populações indígenas frente ao avanço da “civilização” e do “progresso” nacional. O desaparecimento indígena foi tomado então como fato e se tornou um fenômeno global, encontrado também em países como Estados Unidos, Inglaterra, Japão, México e Argentina, onde o discurso da extinção serviu para legitimar o expansionismo interno e externo e a violência contra populações (MIKI, 2018, p. 103).
Ademais, nos séculos XVIII e XIX, “não possuir uma coleção poderia significar falta de erudição ou de generosidade” (ALMEIDA, 2012, p. 188). Havia também o desejo de acumular associado ao prazer estético, ao interesse em curiosidades intelectuais e à vontade de unir o visível ao invisível (POMIAN, 1984). Ao retirar os objetos de circulação, os colecionadores lhes atribuem um lugar específico, fechado e seguro, onde os objetos perdem o valor utilitário e assumem novos sentidos ao serem dispostos ordenadamente à observação. Ali, eles servem de intermediários entre o espectador e o mundo invisível que é o que está longe no espaço e no tempo ou mesmo externo a ambos. Trata-se de “quadros vazios, destinados a serem preenchidos pelas entidades mais diversas: antepassados e deuses, mortos, homens diferentes de nós, acontecimentos, circunstâncias” (POMIAN, 1984, p. 66). As pessoas que acumulam objetos sem utilidade, mas plenos de significados, são as mesmas que ocupam as posições mais privilegiadas na sociedade. Para elas, os objetos carregados de significados são superiores àqueles de valor utilitário. Em outras palavras, “é a hierarquia social que conduz necessariamente ao aparecimento das coleções” (POMIAN, 1984, p. 74).    
No Brasil do século XIX, o ato de colecionar esteve estritamente ligado à formação intelectual e às atividades profissionais do colecionador. Veremos que médicos colecionaram ossos. Naturalistas, militares e autoridades governamentais colecionaram artefatos arqueológicos e etnográficos. Nosso estudo revelou uma diversidade de experiências marcadas por violência, conflito, negociação e colaboração no contexto de obtenção das coleções nas décadas de 1870 e início da de 1880. Guerra, construção de ferrovias e demarcação de fronteiras foram algumas das situações das quais decorreram as práticas dos colecionadores que, em interação desigual com os indígenas, ressignificaram seus objetos, transformando-os em troféus de guerra, em representações da inferioridade cultural do vencido, em signos de prestígio ou em material científico, útil aos estudos que investiam em elaboradas elucubrações acerca dos racialmente subalternizados. 

A expedição militar do Barão de Teffé

Antônio Luís von Hoonholtz, o Barão de Teffé, nasceu no Rio de Janeiro em 1837, estudou na Academia da Marinha, foi sócio do IHGB e participou da Guerra do Paraguai. No período de 1871-1873, chefiou a comissão responsável pela demarcação da fronteira entre o Brasil e o Peru, quando então recebeu o título de barão como reconhecimento pelo serviço prestado. Foi no processo de demarcação da referida fronteira que ele coletou objetos, conservou-os junto de si, transformando-os em coleção particular e, quase dez anos depois, os doou ao Museu Nacional para figurarem na Exposição Antropológica Brasileira de 1882. A definição da fronteira entre o Brasil e o Peru era uma questão que vinha sendo tratada desde 1851, quando representantes de ambos os países discutiam e assinavam acordos para a livre navegação do Rio Amazonas e para a definição dos limites territoriais. Isso implicava na restrição da circulação dos indígenas e dos negros escravizados de um país a outro e na extradição dos desertores, bem como na conquista de zonas ainda inexploradas pelo Estado (NOVAK e NAMIHAS, 2013). Na década de 1860, uma primeira expedição foi enviada ao Rio Javari, Alto Amazonas, a fim de levar a cabo a demarcação, mas teve seus resultados frustrados devido à resistência indígena que impediu o avanço da expedição em direção à nascente do rio. 
A expedição dirigida pelo Barão de Teffé no início dos anos de 1870 contou com a presença de membros dos governos peruano e brasileiro e com o apoio de “índios mansos” do Solimões e Ucayale, conforme relatou o Barão em suas memórias, depois publicadas em livro por Alfred Marc.[footnoteRef:43] “Índio manso” e “índio bravo” eram classificações usadas para designar, respectivamente, indígenas aliados ou indígenas resistentes. As alianças ou as resistências firmadas pelos indígenas dependiam dos objetivos em jogo, levando-os “a mudar de lado conforme interesses e possibilidades” (ALMEIDA, 2010, p. 48). Desde o século XVI colonizadores e indígenas se aproveitaram das guerras e rivalidades interétnicas para efetivarem seus próprios interesses.  [43:  MARC, Alfred. Un Explorateus Brésilien: Deux mille kilométres de navigation en canot dans un fleuve inexploré et complètement dominé par des sauvages féroces et indomptables. Paris: Alcan-Lévy, 1889.
] 


As guerras coloniais se misturavam às guerras indígenas, na medida em que se faziam com índios aliados contra índios hostis. Europeus de nacionalidades distintas e índios de diferentes etnias lutavam como aliados numa mesma guerra, porém tinham motivações diversas, que se alteravam, conforme as circunstâncias e a dinâmica das relações (ALMEIDA, 2010, p. 45). 


Assim ocorreu na expedição liderada pelo Barão de Teffé, exitosa em seus objetivos. Ele conseguiu chegar à nascente do Rio Javari, tido como importante marco para delimitação da fronteira.[footnoteRef:44] Grupos indígenas aliados somaram forças à expedição contra aqueles que, em oposição, lutaram contra a sua presença. O enfrentamento entre eles foi intenso. Disse o Barão de Teffé a respeito do conflito contra os “selvagens” que guardaria um diadema de penas brancas de um chefe tombado em combate “como uma lembrança do dia tão feliz para nós, uma vez que, sem perder um homem, nós, para a nossa vitória de hoje, afirmamos a nossa supremacia nesta região de habitantes indomáveis da floresta”.[footnoteRef:45] O diadema, antes insígnia de poder do chefe indígena, foi resignificado, tornando-se “troféu de guerra” e lugar de memória da narrativa vitoriosa. O Barão, contudo, não colecionou apenas o diadema. Conforme o Guia da Exposição Antropológica, eram dele arcos, flechas, curabis, tacapes, zarabatanas, maracás, flautas, escudo, lanças, remos, vestimentas e outros objetos oriundos do Alto Amazonas e do Ucayale.[footnoteRef:46] Sua coleção, portanto, foi formada a partir da dupla relação que estabelecera com os indígenas: de colaboração com uns e de ataque a outros. [44:  O Rio Javari é afluente do Rio Solimões e divisor natural entre o Brasil e o Peru.]  [45:  MARC, Alfred. Un Explorateus Brésilien: Deux mille kilométres de navigation en canot dans un fleuve inexploré et complètement dominé par des sauvages féroces et indomptables. Paris: Alcan-Lévy, 1889, p. 24.
]  [46:  O Rio Ucayale, situado no Peru, é a principal nascente do Rio Amazonas. ] 


As expedições paramilitares em Minas Gerais e Santa Catarina

Práticas de colecionamento derivadas de ataques a indígenas foram algo frequente na segunda metade do século XIX. As coleções do médico Duarte Paranhos Schutel e do comerciante João Ferreira de Andrade Leite estão envoltas em narrativas de extrema violência, o que inclui guerra, apresamento e extermínio dos indígenas. Começemos pelo médico. 
De acordo com o Guia da Exposição Antropológica, Duarte Paranhos Schutel foi o expositor de um “crânio de cacique”, de “dois esqueletos de criança” do sexo masculino e do “esqueleto de uma velha”, todos “botocudos”[footnoteRef:47] da província de Santa Catarina.[footnoteRef:48] Duarte Paranhos Schutel nasceu em Santa Catarina, estudou na Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, formou-se em 1861 e depois retornou à sua terra natal, onde teve uma carreira política atuante. Foi deputado provincial de 1864 a 1881 e escrevia no periódico do Partido Liberal Regeneração: jornal da província de Santa Catarina (1869-1876). Publicou o Relatório da Exposição Provincial de Santa Catarina (1866) e Breve notícia sobre três esqueletos de indígenas brasilienses da província de Santa Catarina (1875). É esta última publicação que nos interessa aqui. Ali está o relato minucioso sobre as duas crianças e a “velha” cujos restos mortais foram exibidos na Exposição Antropológica de 1882. [47:  Termo genérico e pejorativo usado para designar os indígenas que usavam botoques (discos de madeira) auricular e labial. 
]  [48:  Sala Lund, itens n. 40, 69, 70 e 71. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 41-43.
] 

Escreveu Paranhos Schutel que em março de 1861 um grupo de índios “bugre” havia saqueado ferramentas e alimentos do engenho localizado próximo ao Rio do Braço.[footnoteRef:49] O engenho se tratava da Colônia Nova Itália, depois denominada Colônia D. Afonso – atual cidade de Nova Trento –, empreendimento colonial destinado a imigrantes italianos e de propriedade do seu pai, o suíço e também médico Henrique Schutel e do italiano Carlos Demaria. Juntos, eles criaram a empresa Demaria & Schutel, a qual recebeu do governo autorização para o estabelecimento da referida colônia que, ao longo do tempo, teve de conviver com “os desentendimentos entre os empresários e os colonos, falta de meios de comunicação para comercialização de seus produtos, acrescida pelos problemas de enchentes e do ataque de indígenas” (PIAZZA, 1969, p. 443). Certamente, a insatisfação dos indígenas advinha da entrega de suas terras, tornadas devolutas pelo governo, aos imigrantes europeus.  [49:  O Rio do Braço é afluente do Rio Tijucas e o principal rio da cidade de Nova Trento. ] 

A Colônia Nova Itália foi fundada em 1836, bem antes da política de Estado implementada na segunda metade do século XIX de incentivo à vinda de imigrantes para o país. Segundo Seyferth, o pressuposto racista como motivação para atrair europeus para o Brasil foi construído a partir de 1850, mas já em 1818 a “questão racial estava subjacente aos projetos imigrantistas [...]. Desde então, a imigração passou a ser representada como um amplo processo civilizatório e a forma mais racional de ocupação das terras devolutas” (SEYFERTH, 2001, p. 1). Os núcleos coloniais nesse tempo, diz a autora, eram estabelecidos distante das grandes propriedades escravistas com o fim de povoar terras consideradas inabitadas e vazias.
Ali, onde se localizava a Colônia Nova Itália, a relação entre indígenas e imigrantes não foi pacífica, contrariando o suposto vazio demográfico atribuído às áreas de floresta. A historiadora Soraia Sales Dornelles apontou para diversas formas de violência praticadas por colonos nas disputas por territórios indígenas. O surgimento da figura do “bugreiro” é um bom exemplo disso. Tratava-se de 

um profissional especializado na matança de índios; uma profissão reconhecida pela comunidade e remunerada por ela. As tropas possuíam uma organização própria, que através de verdadeiras expedições de guerra, empenhavam-se também na pilhagem e apresamento de crianças e mulheres (DORNELLES, 2011, p. 13).


O “bugre” era um termo pejorativo atribuído aos “índios bravos” que resistiam e lutavam contra a presença dos não índios nas terras do Sul. Na região onde estava localizada a colônia administrada pelos Schutel, viviam os Xokleng, grupo Jê que no século XIX era também designado como “botocudo” (DORNELLES, 2011, p. 10). Sobre o episódio relatado por Duarte Paranhos Schutel em 1861, ele escreveu que, em resposta ao ataque indígena à propriedade do seu pai, o presidente da província de Santa Catarina, Francisco Carlos de Araújo Brusque, enviou em abril um grupo de soldados para capturar os indígenas “malfeitores”. O médico descreveu então a incursão dos soldados sobre o que seria um rancho de índios localizado em terras próximas ao engenho saqueado. 

Então não querendo o tenente que se apercebessem dele, retirou-se com sua gente pernoitando próximo [ao rancho] debaixo de toda a cautela, esperando cercar e atacar os Bugres ao romper do dia. Com efeito, amanhecendo, ao primeiro albor, caíram de improviso sobre eles e os surpreenderam, tomando-os de súbito e destroçando-os com uma descarga de fuzilaria, de pólvora seca, como para assustá-los.
Tendo fugido a maior parte, e, mortos alguns em o combate que se travou por sua resistência quando se procedeu à busca do campo de que os soldados ficaram senhores, foram capturados uma velha e mais dois meninos; durante a ação, em um dos ranchos estava recostada na sua rede de cipó uma linda selvagem com uma criancinha ao peito: esta lhe foi arrancada do colo pelos soldados, fugindo a pobre mãe, ou sucumbindo, quem sabe, no destroço da luta.[footnoteRef:50] [50:  SCHUTEL, Duarte Paranhos. Breve notícia sobre três esqueletos brasilienses da Província de Santa Catarina. Rio de Janeiro: Tipografia Moreira, Maximino, 1875, p. 2.] 



A senhora e os dois meninos capturados, bem como o bebê roubado de sua mãe, foram levados pela escolta de soldados à capital e, no palácio do governo, foram distribuídos entre militares e administradores. A idade estimada da senhora foi de 48 a 50 anos, dos meninos, 6 anos, e do bebê, 6 meses. O tenente que comandou a operação pediu para criar a “criancinha”; o proprietário do engenho Henrique Schutel pediu para “educar” um dos “bugres”; e o presidente da província, Francisco Carlos de Araújo Brusque, tomou a “velha” e o outro “bugre” para si. Os dois meninos foram depois batizados e nomeados João Brusque e Djalma Schutel. 
A prática de “adotar” crianças indígenas era comum naquele tempo e não ficou restrita à província de Santa Catarina. No Mato Grosso, crianças indígenas órfãs, vítimas de aprisionamento por forças militares, foram adotadas por famílias de alta posição social. João Pacheco de Oliveira trata da condição orfanológica para o exercício da tutela ao analisar o caso do menino Bororo de nome Guido, adotado em 1888 por Maria do Carmo de Mello Rego, esposa do presidente da província do Mato Grosso. Em seu diário, escrito após a morte de Guido, ocorrida em 1892 por causas naturais, e publicado em 1895, Maria do Carmo expressa afetivamente a experiência da adoção e descreve como obteve Guido, que a ela foi entregue pelas mãos de outro índio Bororo de quem era madrinha. Em publicação posterior, na revista Arquivos do Museu Nacional de 1899, ela relata situações de aprisionamento e venda de crianças indígenas no Mato Grosso e revela que ali elas “eram recolhidas por brancos para, em uma replicação de um vínculo de escravidão, vir a transformar-se em mão-de-obra totalmente passiva e dependente” (OLIVEIRA, 2007a, p. 90).  
O grupo capturado em Santa Catarina tinha laços familiares, que foram rompidos por seus algozes. Segundo Paranhos Schutel, o menino Djalma Schutel e o bebê levado pelo tenente eram irmãos, filhos do cacique vitimado no combate. A “velha” capturada era a avó materna deles, sogra do cacique. Sobre o bebê o autor do relato nada comenta, mas sobre a senhora e os dois meninos, João e Djalma, ele fez uma descrição detalhada. Escreveu que a senhora e João Brusque adoeceram e que Francisco Carlos de Araújo Brusque, que os tinha tomado para si, cuidou tão logo de levá-los à casa do médico Henrique Schutel para receberem os devidos cuidados médicos. Conta que, primeiro, lá chegou a “velha selvagem” que, ardendo em febre, “desmaiou em síncope, voltando a si com inalações de éter, fricções secas, etc”.[footnoteRef:51] Recuperada, ela teria tentado à noite matar Djalma – seu neto que foi entregue ao médico Schutel – como forma de livrá-lo da escravidão que o esperava. [51:  SCHUTEL, Duarte Paranhos. Breve notícia sobre três esqueletos brasilienses da Província de Santa Catarina. Rio de Janeiro: Tipografia Moreira, Maximino, 1875, p. 3.
] 


Efeito terrível daquele estado de completa barbaria, em que vivem esses desgraçados, que se os faz procurar na morte remédio pronto à menor contrariedade que os assalta. E não vale pensar que levada pelo amor extremo à liberdade selvática de sua vida, quisesse isentar aquela criança da escravidão que ela antevia [...].[footnoteRef:52] [52:  Ibidem, p. 4.
] 


 
	A mulher indígena veio a falecer em decorrência, segundo Duarte Paranhos Schutel, do agravamento da febre. O seu enterro foi providenciado por Henrique Schutel, que a sepultou no cemitério público, em um “lugar especial e designado”.[footnoteRef:53] Depois disso, chegou à casa de Henrique Schutel o menino João Brusque. Ele e Djalma igualmente apresentaram febre e ambos morreram dias depois. Duarte Paranhos Schutel seguiu seu relado descrevendo as características físicas e comportamentais dos três indígenas. Entre outras coisas, disse que “a velha selvagem (...) conservava traços de ter sido quando moça uma linda mulher”; que Djalma tinha “ar senhoril”, “olhos negros e cheios de viveza” e “maneiras de distinção” que transpareciam a origem nobre e poderosa de sua família; João seria acanhado, teria “modos de submissão”, sempre observava Djalma, procurando o imitar e parecendo “tributar-lhe respeito”; que os meninos limpavam o corpo com frequencia e os dentes após cada refeição; que gostavam de brincar após o jantar atirando bolinhas de pão e disso achavam graça; que à noite não gostavam de dormir a sós no colchão e fugiam “para a cama do doutor”, deitando a seus pés.[footnoteRef:54] A vida da senhora e dos meninos foi, contudo, abreviada: foram capturados no dia 11 de abril de 1861 e faleceram a senhora no dia 14, Djalma no dia 19 e João no dia 26 do mesmo mês.  [53:  Ibidem, p. 4.
]  [54:  Ibidem, p. 8. 
] 

No ano do enterramento dos três indígenas, 1861, Duarte Paranhos Schutel se formava em medicina. Talvez a escolha do seu pai em sepultá-los em “lugar especial” não tenha sido desinteressada. Sabemos que a aquisição de remanescentes humanos por naturalistas não era tarefa fácil. Exigia informantes e ações meticulosas para que o acesso aos túmulos fosse bem-sucedido, o que envolvia muitas vezes roubo e violação de sepulturas. Ter, portanto, bem identificado o local onde pudessem ser depositadas pessoas mortas cuja estrutura óssea serviria às indagações da ciência, parecia importante para garantir a aquisição desse tipo de material a seus estudiosos. Não sabemos quando ou como seus corpos foram exumados. Como foram inumados no cemitério público da cidade, um cemitério cristão, portanto, é provável que a exumação tenha ocorrido no período previsto por lei (retomaremos este assunto no segundo capítulo). Quatorze anos após a morte do grupo, Breve notícia sobre três esqueletos brasilienses da Província de Santa Catarina foi publicado. Vinte anos após o episódio, seus restos mortais foram listados no Guia da Exposição Antropológica como pertencentes à coleção do Dr. Paranhos Schutel e exibidos nas salas do Museu Nacional.[footnoteRef:55]   [55:  Os ossos de João, Djalma e de sua avó estavam registrados no Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro, v. 1, sob os números 116, 121 e 123, ali constando como “oferta” do Dr. Duarte Paranhos Schutel. Até o incêndio de 2018, seguiam guardados na reserva técnica do Setor de Antropologia Biológica do Museu Nacional/UFRJ.
] 

O segundo caso da expedição paramilitar que trazemos aqui ocorreu em Minas Gerais. Dali foram extraídas flechas de índios “botocudos”, coleção de João Ferreira de Andrade Leite exibida na Exposição Antropológica Brasileira. No Guia da Exposição há a seguinte legenda para elas: “arrancadas do cadáver dissecado de Silvério da Costa Alecrim, morto pelos Botocudos na Lagoa Grande, a 21 léguas abaixo da Filadélfia, a 17 de maio de 1882”.[footnoteRef:56] Filadélfia estava localizada numa região de intensos conflitos, situada numa área de fronteira entre o Atlântico e o território indígena ainda não explorado (MIKI, 2018).  O episódio a que se refere a legenda trata-se do conflito ocorrido onde se construía a ferrovia Bahia-Minas, empreendimento que pretendia conectar o interior ao litoral. A construção da ferrovia teve início em 1881, quando o engenheiro Miguel de Teive Argollo junto com Carlos Theodoro de Bustamante e os comendadores Francisco de Paula Mayrink e José Pereira da Rocha Paranhos tornaram-se sócio proprietários do empreendimento. Segundo Argollo, a ferrovia “une pontos longínquos povoados e separados por matas virgens ainda em poder das feras e do gentio bravio, onde ela vai implantar a civilização”.[footnoteRef:57] As “feras”, a que se referiu o engenheiro, eram os tradicionais habitantes da região, designados genericamente de “botocudos”. Já a ferrovia representava a “modernidade”: era artifício inovador que articulava o espaço sombrio e desconhecido da natureza aos imperativos da “civilização” e da ordem nacional; ela fazia emergir o fascínio e o sublime do medo e do perigo que rondava a luta contra as forças da selva (HARDMAN, 2005, p. 119).  [56:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 9.
]  [57:  ARGOLO, Miguel de Teive. Memória Descritiva sobre a Estrada de Ferro Bahia e Minas. Rio de Janeiro: H. Laemmert & C., 1883, p. 31.
] 

A ferrovia Bahia-Minas foi inaugurada em novembro de 1882. A “modernidade” e a “civilização” representadas pela ferrovia levaram a cabo o processo de invasão do território indígena, o que não ocorreu sem luta, resistência e mortes. Os jornais da época noticiaram a situação beligerante em torno da construção da ferrovia. A morte de Silvério, o nosso personagem, foi amplamente divulgada. Dizia-se que ao matá-lo, os “canibais” comeram o seu corpo e que foi Antônio Barboza Senna quem o encontrou, recolheu as flechas e as entregou a um tal Dr. Martins, empreiteiro da ferrovia.[footnoteRef:58] [58:  Antonio Barboza Senna foi administrador de recebedoria e suplente de juiz municipal em Filadélfia e em Teófilo Otoni.
] 



Os índios, que ainda em estado selvagem habitam aquela parte da província de Minas, tem feito grande número de mortes [...]. No dia 17 do passado, [...] Silvério da Costa Alecrim e alguns companheiros foram surpreendidos por grande número de flechas e pedras ponteagudas, que de dentro do mato eram atiradas contra eles, algumas das quais, atravessando a Silvério, fizeram-o cair [...] e extraindo-lhe toda a carne do seu corpo, levaram-na, provavelmente para comer [...].[footnoteRef:59] [59:  Correria de Índios. Correio Paulistano, 12 de junho de 1882, nº 7678, Ano XXVIII, p. 2. Biblioteca Nacional.
] 



A mesma matéria segue publicando reclamações da sociedade mineira, que acusava o governo da província de Minas Gerais de inoperância frente a situação: 


Em toda a extensão daquela via férrea tem havido grande número de mortos e os indígenas tem por vezes atacado os trens e desprendido carros roubando tudo quanto neles encontram. Os infelizes e perseguidos habitantes dos lugares a que nos temos referido, já se dirigiram ao presidente da província e autoridades, queixando-se e pedindo providências. A resposta tem sido sempre esta: os indígenas não tem responsabilidade moral dos seus atos, e por isso não podem ser punidos com a severidade da lei [...].[footnoteRef:60]   [60:  Ibidem.
] 



No jornal Liberal Mineiro foi publicado o ofício do chefe da polícia ao presidente da província sobre o caso, no qual a autoridade policial comunicava que a condição de não cidadãos dos indígenas era o que os livrava dos preceitos da lei: “não sendo aqueles selvagens classificados cidadãos, não se encontram infelizmente em nossas leis artigo algum que a eles se refira”.[footnoteRef:61] Somava-se a isso a insuficiência de policiais, cujo efetivo era aumentado por forças paramilitares constituídas por “alguns paisanos para auxiliar no serviço da polícia”.[footnoteRef:62]  [61:  Ofício de 23 de maio de 1882. Liberal Mineiro, 15 de julho de 1882, n. 70, Ano V, de, p. 2. Biblioteca Nacional.
]  [62:  Ofício de 13 de junho de 1882. Ibidem. 
] 

Depois do episódio relatado, o ministro da justiça do Império pediu ao governo de Minas Gerais esclarecimentos sobre o massacre de trinta indígenas em 26 de maio – uma semana após a morte de Silvério – denunciado por Joaquim Delfino Ribeiro da Luz, conselheiro do Império. As autoridades mineiras, em resposta, disseram desconhecer o fato, não registrado em qualquer comunicação oficial ou particular da província e que haviam solicitado informações, “com toda brevidade, dando desde logo as providências para a punição dos delinquentes, caso tenha sido perpetrado o gravíssimo atentado”.[footnoteRef:63] Infelizmente, não encontramos qualquer registro que esclareça a denúncia. Inúmeros outros massacres indígenas ocorreram no território dos “botocudos” ao longo do século XIX e tiveram desfecho semelhante: sem punição e sem os devidos esclarecimentos, numa clara associação entre violência privada e complacência do Estado (MIKI, 2018). Em alguns deles, foi comum a apreensão das “armas” indígenas, como o que ocorrera nas proximidades do Rio Pardo, Bahia, em 1881, quando crianças foram capturadas juntamente com um conjunto de “arcos e flechas” (MIKI, 2018, p. 139). No caso das flechas que mataram Silvério e que figuraram na Exposição Antropológica Brasileira, não sabemos como ela chegou nas mãos do expositor João Ferreira de Andrade Leite, que era comerciante na Corte e que talvez nunca esteve na área do conflito.  [63:  Ofício de 14 de julho de 1882. Ibidem.
] 


As expedições científicas 

Se algumas práticas de colecionamento se deram em contextos de guerra, outras foram marcadas por relações pacíficas envolvendo negociações e trocas, com claro agenciamento indígena. É o caso da coleção formada por Ladislau Netto, diretor do Museu Nacional que reuniu material exclusivamente para a Exposição Antropológica. No início do ano de 1882 ele, Manuel da Motta Teixeira e Guilherme Schwacke,[footnoteRef:64] seus auxiliares, foram ao Pará coletar objetos junto às populações indígenas com o apoio de Domingos Soares Ferreira Penna, diretor do Museu Paraense e naturalista do Museu Nacional. Primeiro, escavaram os tesos do Pacoval e de Santa Izabel, dali retirando vasos, urnas e demais objetos arqueológicos; depois, dirigiram-se para as proximidades do Rio Capim, onde permaneceram com os indígenas por doze dias e formaram coleção etnográfica; por fim, Ladislau tomou de empréstimo do Museu Paraense 141 objetos arqueológicos e etnográficos, que não foram devolvidos à instituição após o encerramento da Exposição Antropológica (SANJAD, 2010). [64:  Manuel da Motta Teixeira acumulava a função de bibliotecário e preparador do Museu Nacional. Já Guilherme Schwacke era naturalista viajante.  ] 

O material reunido por Ladislau após sua viagem foi notícia na imprensa. Na Gazeta de Notícias foi divulgada a preparação de moldes em papel machê representando indígenas “remadores de duas ubás trazidas pelo Sr. Ladislau Netto do Amazonas e destinadas à Exposição”[footnoteRef:65]. Foi divulgada também a colocação na sala da Exposição de “uma maloca do tuxaua do aldeamento Potiritá [...], maloca em que dormiu algumas noites o próprio Sr. Diretor do Museu e aonde pode reunir grande parte dos habitantes daquele aldeamento”[footnoteRef:66]. O jornal deu destaque ao volume de coisas trazidas por Ladislau:  [65:  Gazeta de Notícias, 2 de junho de 1882, n. 152, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [66:  Gazeta de Notícias, 1º de agosto 1882, n. 212, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 


grande cópia de objetos indígenas em grande parte adquiridos [...] por meio de relações e permutas que estabeleceu com alguns aldeamentos, aonde, para melhor estudar os costumes dos aborígenes, teve de passar alguns dias.
Entre os documentos obtidos [...] figuram muitos retratos de índios das tribos Tembé e Toriuára e algumas de suas canções com a competente música.[footnoteRef:67]  [67:  Gazeta de Notícias, 14 de março de 1882, n. 72, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



O jornal aponta que houve permuta entre Ladislau e os indígenas. Isso significa que o diretor do Museu Nacional para trazer coisas, precisou levar outras. Os objetos levados por ele infelizmente não foram mencionados na notícia. Seria interessante analisar o valor das coisas trocadas. De todo modo, fica evidente que Ladislau precisou construir uma relação de confiança com os indígenas ao “passar alguns dias” entre eles a fim de conseguir aquilo que almejava. Os indígenas, por sua vez, participaram diretatamente desta operação de coleta e colecionamento ao selecionarem os objetos para a troca. De lá Ladislau trouxe, entre outras coisas, ubás, vasos, balaios, abanos, redes, maracás, cachimbos, certamente coleções fruto do agenciamento indígena presente na operação da permuta, além de material arqueológico como vasos, ornatos, urnas funerárias, “ídolos”, crânios e fragmentos. O jornal ainda aponta que Ladislau trouxe retratos e canções.[footnoteRef:68] Embora seu nome não conste no Guia da Exposição, os objetos por ele reunidos foram ali registrados tendo como “expositor” o Museu Nacional. [68:  Os primeiros registros musicais de que temos conhecimento foram feitos em cilindros de cera por Edgard Roquette-Pinto durante a expedição à Serra do Norte em 1912. Infelizmente desconhecemos o tipo de registro musical feito por Ladislau Netto na viagem ao Pará em 1882.] 

A segunda expedição que trazemos aqui é a do Joaquim Monteiro Caminhoá, sobre a qual temos pouquíssimas informações. Ele nasceu em Salvador no ano de 1836 e formou-se médico em 1858 pela Faculdade de Medicina da Bahia. Foi professor de história natural no Colégio Pedro II e de botânica e zoologia na Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro. Foi também membro da Sociedade Vellosiana e, como integrante do corpo de saúde da armada, participou da Guerra do Paraguai, quando foi reformado como primeiro tenente. Tinha o título de Conselheiro do Imperador e publicou inúmeros trabalhos nas áreas da medicina e das ciências naturais, com foco na botânica.[footnoteRef:69] O que quase nada se sabe é da sua relação com o colecionamento de material arqueológico. No ano de 1882 ele foi ao Paraná em comissão a serviço do Ministério da Agricultura estudar a fauna e a flora da região onde se construía a ferrovia Curitiba-Paranaguá, obra iniciada em 1880 e concluída em 1885 com a qual se pretendia ligar o planalto paranaense ao litoral e cujo traçado atravessava a Bacia do Rio Sagrado.[footnoteRef:70] A passagem de Caminhoá pela região foi notícia no jornal Dezenove de Dezembro, que mencionou a sua ida ao interior da província e a conferência que fez em Curitiba, possivelmente no Museu Paranaense, sobre os sambaquis do Paraná.[footnoteRef:71] Foi daí onde ele extraiu os itens que depois doou ao Museu Nacional. No Guia da Exposição Antropológica, ele foi expositor de dois conjuntos de objetos: “coleção arqueológica”, sem maiores informações; e “crânio, fragmentos de crânio e de ossos longos, carvões, conchas e vértebras de peixes”, procedentes de sambaquis do Rio Sagrado, Paraná.[footnoteRef:72]  [69:  BLAKE, Augusto Victorino Alves Sacramento. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1898, v. 4, p. 207-211.
]  [70:  Idem. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1883, v. 1, p. 241.
]  [71:  Dezenove de Dezembro, 26 de abril de 1882, n. 31, p. 3; Dezenove de Dezembro, 22 de outubro de 1885, n. 234, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [72:  Sala Gabriel Soares, item nº 143, e Sala Lund, itens nº 72 e 90. Guia da Exposição Antropológica, 1882, p. 43, 44 e 60.
] 

O terceiro expositor que reuniu material em expedição científica foi Antônio Manoel Gonçalves Tocantins. Segundo o Guia da Exposição, era dele um “vaso pintado encontrado na Ilha de Marajó”.[footnoteRef:73] Gonçalves Tocantins formou-se em engenharia pela Universidade de Liége, foi sócio do IHGB e professor em Belém, Pará. Em 1872 ele integrou uma comissão enviada pelo governo da província do Pará para estudar as causas da inundação e submersão da Ilha de Marajó, condenada na época a desaparecer. Quatro anos depois ele publicou na Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro o relato dessa viagem e a coleção arqueológica que formou. Em “Relíquias de uma grande tribo extinta na ilha do Pacoval”, ele escreveu que, tendo desembarcado no lago Arary, situado aproximadamente no centro da Ilha de Marajó, seguiu acompanhado por dois fazendeiros até a Ilha do Pacoval, cuja importância residia nos objetos arqueológicos lá existentes, os quais guardariam informações preciosas a respeito da “tribo” extinta que lá viveu em tempos remotos. Foi ali onde ele obteve os objetos de sua coleção: cinco igaçabas (urnas funerárias), um “ídolo” ou “brinquedo”, um vaso e um apito, cada qual detalhadamente descrito. Sobre uma das igaçabas, disse que nela havia “ossos de uma criança” e que se encontrava dentro de outro vaso, o que indicava o cuidado de uma mãe ao “depositar as cinzas de um filho querido” [footnoteRef:74]. Para ele, o amor da mãe e o culto aos mortos seriam expressão de adiantamento moral da extinta civilização marajoara. Depois, os objetos foram doados ao Museu Nacional por intermédio de seu amigo Couto de Magalhães[footnoteRef:75].  [73:  Sala Hartt, item nº 114. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 31.]  [74:  Antônio Manoel Gonçalves Tocantins. “Relíquias de uma grande tribo extinta na ilha do Pacoval”. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 1876, v. 39, p. 53.]  [75:  Couto de Magalhães nasceu em 1837 na província de Minas Gerais. Bacharel em direito, ele foi presidente das províncias de Goiás, Mato Grosso e São Paulo. Era membro do IHGB e publicou vários trabalhos sobre os indígenas do Brasil, entre eles Família e religião entre os selvagens, Curso de gramática Tupi e Ensaio de Antropologia. Cf. BLAKE, Augusto Victorino Alves Sacramento. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1899. v. 5, p. 229-233.
] 

Por fim, mencionamos o expositor João Barbosa Rodrigues que, embora não tenhamos maiores informações sobre a expedição de coleta dos artefatos que doou ao Museu Nacional, sabemos que sua prática de colecionamento adveio das viagens científicas de que participou desde a década de 1870. Barbosa Rodrigues nasceu em 1842 na província de Minas Gerais e formou-se em engenharia. Foi professor de desenho do Colégio Pedro II, membro do IHGB e diretor do Jardim Botânico de Manaus (PAIVA, 2014). Na Exposição Antropológica Brasileira, exibiu objetos vagamente descritos no Guia como “coleções arqueológicas e etnográficas”.[footnoteRef:76] No período entre 1872 e 1875 ele participou de uma comissão científica enviada pelo Estado Imperial para estudar a flora do Vale do Amazonas, ocasião em que enviou para o Museu Nacional exemplares de espécimes zoológicos e mineralógicos (SÁ, 2001). Nessa viagem, circulou pelos Rios Capim, Tapajós, Trombetas, Jamundá, Urubu e Jatapu. Sua exploração lhe rendeu vários trabalhos, inclusive de etnografia e arqueologia, que foram publicados a partir de 1875 (IHERING, 1911). Cinco anos depois, ele e Ladislau Netto integraram a Comissão de Arqueologia e Etnografia do IHGB. Barbosa Rodrigues é mais comumente reconhecido pela historiografia como botânico, mas segundo Ferreira e Noelli, seu trabalho como etnógrafo e arqueólogo não pode ser subestimado, tendo em vista que ele foi “o primeiro a criar no Brasil um sistema para ordenar os registros arqueológicos a partir de etnoconhecimentos, especificamente na Amazônia” (FERREIRA e NOELLI, 2009, p. 3).  [76:  Sala Gabriel Soares, item nº 140. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 60.] 

A João Barbosa Rodrigues é atribuída a pacificação, em 1885, dos índios “Jauaperi” – grupo que recebeu dos colonizadores o nome de um dos afluentes do Rio Negro e depois chamado de Crichanás (atuais Waimiri-Atroari). Nos documentos da época, os guerreiros “Jauaperi”, por resistirem ao avanço dos não índios sobre seu território, foram registrados como extremamente violentos e hostis. No relatório do presidente da província do Amazonas, datado de 1865, consta “casos de atrocidades praticados pelos selvagens do rio Yauápery, afluente do Rio Negro, contra pacíficos habitantes do lago Carinaú”.[footnoteRef:77] O relatório ainda traz uma estatística de crimes cometidos pelo grupo, desde o ano de 1857, e atribui à catequese o único recurso capaz de doma-los, já que a perseguição “lhes exacerbaria ainda mais a natural braveza”.[footnoteRef:78] Indo de encontro a estas assertivas, temos os relatos de João Barbosa Rodrigues publicados em 1882 na Revista da Exposição Antropológica, onde escreveu que quando  [77:  RELATÓRIO do Dr. Adolpho de Barros Cavalcanti de Albuquerque Lacerda à Administração da Província do Amazonas. Recife: Tipografia do Jornal do Recife, 1865, p. 5. Biblioteca Nacional.
]  [78:  Ibidem.
] 


aparece um Yauapey aquele que o vê o mata, o que provoca a contínua guerra desses índios. [...] o descimento destes índios não tem por fim o roubo e o assalto, mas sim a procura por transações com os civilizados! Recebidos à bala, respondem à flecha, nisto não são bárbaros.[footnoteRef:79] [79:  RODRIGUES, João Barbosa. Tribo dos Uasahys. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia de Pinheiro, 1882, p. 47.
] 



Nas proximidades do rio Jauaperi se registrou, durante a segunda metade do século XIX, “a maior quantidade de informações sobre conflitos envolvendo as populações indígenas no Rio Negro” (MACIEL, 2015, p. 213), muitos deles derivados da violência praticada por seringalistas que, atendendo a demandas internacionais para a produção da borracha, invadiam e conquistavam as terras indígenas (PEREIRA, 2013). 

As expedições de exploração

O imperador Pedro II possuía em sua residência, o Palácio de São Cristóvão, um gabinete com coleções de mineralogia, botânica, zoologia e numismática, algumas inclusive herdadas da sua mãe, a Imperatriz Leopoldina, além de objetos representativos de diversos povos e adquiridos tanto em visitas de naturalistas e de chefes de Estado quanto em viagens que realizou dentro e fora do país (DANTAS, 2007). Parte dessa coleção o imperador a doou ao Museu Nacional por ocasião da Exposição Antropológica de 1882. Outra parte foi incorporada ao acervo do Museu após a Proclamação da República, embora fosse desejo seu que os bens do “seu museu” fossem divididos entre o IHGB e o Museu Nacional: 

O meu Museu dou-o também ao Instituto Histórico, no que tenha relação com a Etnografia e a História do Brasil. A parte relativa às ciências naturais e à mineralogia sob o nome de Imperatriz Leopoldina, como os herbários, que possam ficar no Museu do Rio (Apud DANTAS, 2007, p. 197). 

A coleção do Imperador exibida na Exposição Antropológica era composta por flechas, arcos, lanças, tacapes, maracás e muitos outros objetos dos índios “botocudos”, Ipurinãs, Pareci, Arara, Cambebas, Karajá, Tembés e Parintintins, segundo o Guia da Exposição. Boa parte do material reunido, ele obteve nas viagens que fez pelo Brasil, ocasião em que recebeu indígenas em audiências públicas que realizava nas sedes dos governos provinciais, visitou “aldeias e vilas, conversou com os índios, tomou notas das línguas indígenas, elaborou vocabulários” (SILVA, 2016, p. 253). O intuito das viagens era conhecer as terras sob seu domínio, os serviços públicos oferecidos, sua gente e seus costumes, o que era documentado no seu diário pessoal (VIANA, 1957).  Pedro II era aclamado e recebido com festas nas cidades por onde passava, indígenas tocavam e dançavam em sua presença e a oferta de presentes ao monarca era prática comum da diplomacia indígena (SILVA, 2016; ALMEIDA, 2014). Desses encontros se constituiu a sua coleção particular que, depois, virou coleção etnográfica do Museu Nacional.
José Lustosa da Cunha Paranaguá igualmente participou de expedições de exploração. Ele nasceu em 1855 no Rio de Janeiro e foi nomeado presidente da província do Amazonas em 1882, quando saiu em viagem com o objetivo de conhecer – no sentido de explorar – a província que governava e coletar objetos para a Exposição Antropológica Brasileira. Acompanhado por engenheiros, ele circulou pelo Rio Negro e por diversos pontos da região, coletando objetos etnográficos e remanescentes humanos extraídos do cemitério indígena de Miracanguera, situado em Amatari, distrito do município de Itacoatiara – na época estudado por João Barbosa Rodrigues com quem José Paranaguá manteve estreito contato, nomeando-o inclusive diretor do Jardim Botânico de Manaus em 1883.[footnoteRef:80] Contudo, no Guia da Exposição, seu nome não foi registrado, mas sim o do seu pai, João Lustosa da Cunha Paranaguá, figura importante do Império.  [80:  BITTENCOURT, Agnello. Dicionário Amazonense de Biografias. Vultos do Passado. Rio de Janeiro: Conquista, 1973. ] 

João Paranaguá nasceu no Piauí em 1821, formou-se em direito no ano de 1846 pela Faculdade de Olinda, foi membro do IHGB e conselheiro do Imperador. Ao longo da década de 1860 e 1870 ele foi ministro de Guerra, das Relações Exteriores, da Marinha e do Império até se tornar presidente da província da Bahia no ano de 1882, quando então recebeu o título de visconde.[footnoteRef:81] No Guia da Exposição consta como sua a coleção de lanças, arcos, flechas e curabis de índios dos rios Uaupés, Jauaperi e Negro (região por onde circulou seu filho); de índios “coroados”[footnoteRef:82] do Mato Grosso; de índios “botocudos” do Rio Doce e de Santa Catarina. Desconhecemos como ele adquiriu coleções, embora creditemos a aquisição aos altos postos que ocupou no governo. Em 1883, Ladislau Netto lhe escreveu, felicitando-lhe pela atuação do seu filho José Paranaguá na presidência do Amazonas e no apoio a realização da Exposição Antropológica (MOURA e ROCHA, 2014). Interessante ainda dizer que parte da coleção formada pelos Paranaguá foi levada, em 1907, para o Museu de Etnologia de Viena, Áustria.[footnoteRef:83] Entre 1880 e 1907, a coleção da família Paranaguá ficou guardada em sua residência no Rio de Janeiro até ser negociada com o museu europeu (MOURA e ROCHA, 2014). [81:  BLAKE, Augusto Victorino Alves Sacramento. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1895, v. 3, p. 477.
]  [82:  Termo genérico usado para designar os indígenas que apresentavam o corte de cabelo semelhante a uma coroa.
]  [83:  A Áustria no início do século XIX já manifestava interesse por coleções formadas no Brasil. Por meio do naturalista Johann Natterer, integrante da Comissão Austríaca enviada ao Brasil em 1817, coleções foram remetidas a Viena e deram origem ao Museu Brasileiro, fundado na capital austríaca em 1821. Sobre o assunto, ver SANTOS, 2016.
] 


Sobre os demais colecionadores, infelizmente não localizamos maiores informações sobre o modo de aquisição de suas coleções. Entretanto, algumas informações biográficas nos permitem imaginar as condições do colecionamento. Por exemplo, Amélia Machado Cavalcanti de Albuquerque, futura Viscondessa de Cavalcanti, e sua família, famosa por ocupar altos postos do governo, são reconhecidas como colecionadoras de objetos de natureza diversa, especialmente obras de arte. Amélia era considerada uma “dama da Corte” e “mulher de letras”. As coleções formadas por Amélia são tidas como uma das mais expressivas a comporem o acervo do Museu Mariano Procópio, fundado no início do século XX em Juiz de Fora, Minas Gerais, pelo seu primo e colecionador, Alfredo Lage. Entre os objetos por ela doados ao referido Museu, havia livros raros, coleção de numismática, fotografias, minerais, antiguidades, telas e um “leque, autografado e ilustrado por vários artistas e personalidades do século XIX e XX, entre os quais figuravam D. Pedro II e Princesa Isabel, Machado de Assis, Eça de Queirós, Santos Dumont e Getúlio Vargas” (COSTA, 2012, p. 42). Já as coleções etnográficas formadas por Amélia na segunda metade do século XIX foram doadas ao Museu Nacional do Rio de Janeiro. Na Exposição Antropológica Brasileira, Amélia expôs uma extensa e diversificada coleção de objetos etnográficos e arqueológicos: arcos, flechas, tacapes, aljavas, buzinas, tambores, remos, pentes, colares, esteiras, balaios, machados, tembetás e muitos outros artefatos de índios do Mato Grosso, do Alto Amazonas e do Rio Uaupés.  A quantidade e a raridade de sua coleção foram mencionadas por Ladislau, que deu a ela destaque entre os expositores, ao lado do Barão de Teffé, indicando ambos merecedores de um agradecimento especial por parte do governo imperial.[footnoteRef:84]  [84:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor geral Ladislau Netto ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas em 15 de novembro de 1882.
] 

Provavelmente não foi Amélia a pessoa a ir até as aldeias indígenas coletar coisas. É possível que a atuação política do seu marido tenha favorecido a formação de sua coleção. Amélia era casada com Diogo Velho Cavalcanti de Albuquerque, prestigioso político que assumiu diversos cargos no Império, tais como presidente de província e ministro da agricultura. Enquanto ministro, Diogo Velho acompanhou a questão da demarcação, venda e fiscalização das terras devolutas. Também era de sua competência deliberar sobre navegação fluvial, catequese e “civilização” dos índios e construção de ferrovias (GABLER, 2012). Acreditamos que as redes estabelecidas por ele com os agentes a serviço do MACOP podem ter levado a família Cavalcanti de Albuquerque a reunir objetos etnográficos em sua coleção. Inclusive, Diogo Velho possuía interesse nesse tipo de colecionamento. No Relatório Anual de 1875 do Museu Nacional, ele é citado como doador dos remanescentes de uma mulher e de uma criança mumificadas, retiradas da caverna da Babilônia e atribuídas aos índios “coroados”.[footnoteRef:85] A caverna da Babilônia estava situada na Fazenda de Santana, propriedade da família de Amélia e da qual importante coleção arqueológica foi formada no Museu Nacional (COLOMBO e CORRÊA, 2014).  [85:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Typ. do Diário do Rio de Janeiro, 1875.
] 

Carlos Affonso de Assis Figueiredo é outro nome sobre o qual muito pouco sabemos sobre as práticas de colecionamento. É possível que ele tenha adquirido objetos etnográficos a partir da sua experiência e da experiência do seu irmão, Afonso Celso de Assis Figueiredo, o Visconde de Ouro Preto, como ministros de guerra. Carlos era bacharel em direito, exerceu vários cargos políticos no Império, fez parte do Conselho do Imperador e foi o último presidente da província do Rio de Janeiro, cargo a que renunciou quando proclamada a república. Com a instauração do regime republicano, ele e seu irmão Afonso Celso foram exilados juntamente com a família imperial. A coleção de Carlos Affonso inclui arcos e flechas dos índios Guaná do Mato Grosso. Em 1882, ano da Exposição Antropológica, Carlos era Ministro de Guerra do Império e Afonso, Ministro da Marinha. Acreditamos que a obtenção da sua coleção foi derivada de operações militares, talvez até da Guerra do Paraguai, da qual participou Afonso como ministro da marinha. A guerra alterou profundamente o modo de vida dos Guaná. O território onde eles viviam era área de fronteira e foi palco das batalhas. Aliados do governo brasileiro, os Guaná sofreram ataques e represálias por parte das tropas paraguaias e as aldeias, então existentes na região do conflito, se dispersaram.[footnoteRef:86] Muitos se refugiaram nas matas da região. Outros se juntaram aos soldados das companhias militares e lutaram na guerra pela defesa territorial (ALMEIDA, 2013). Terminado o conflito, o antigo território dos Guaná foi disputado por novos proprietários, em geral oficiais desmobilizados do exército brasileiro e comerciantes que lucraram com a guerra e permaneceram na região. [86:  Informações disponíveis no sítio eletrônico Povos Indígenas do Brasil < https://pib.socioambiental.org>.
] 

Quanto ao capitão Joaquim Lourenço de Sá Ribas, ele era reserva da Guarda Nacional e membro da administração da província do Paraná. Na Exposição Antropológica, expôs “vasos de barro fabricados pelos Coroados”.[footnoteRef:87] A sua pequena coleção não minimiza a importância de sua ação junto às populações indígenas do Paraná.  Ele assumiu vários cargos naquela província ao longo da década de 1860 e 1870, vindo a publicar em 1867 a Descripção Geral da Província do Paraná (ROSEVICS, 2009). No ano de 1868, na condição de inspetor da tesouraria da fazenda, ele solicitou ao vice-presidente da província guardas para proteção dos “ataques” de índios “selvagens”.[footnoteRef:88] Cinco anos depois, ele pediu ao presidente da província melhorias na estrada que ligava o aldeamento de São Pedro de Alcântara a Campos Gerais, além de recursos para ali instaurar dois novos engenhos de açúcar.[footnoteRef:89] Em 1881, o capitão sugeriu ao presidente da província, a pedido do chefe de polícia, a utilização dos indígenas da vila de Guarapuava, bons falantes da língua portuguesa, como praças dos destacamentos.[footnoteRef:90] Certamente o colecionamento de objetos indígenas pelo capitão Sá Ribas adveio de sua experiência como membro da administração do Paraná e seu interesse por exposições antecedeu a de 1882 no Museu Nacional. Ele colaborou como expositor na Exposição Nacional de 1875, recebendo menção honrosa pela participação e integrou a comissão de organização da Exposição Brasil-Alemã realizada em 1881 no Rio Grande do Sul.[footnoteRef:91]  [87:  Sala Martius, item n. 24. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 49.
]  [88:  Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1853-1870). Coleção Pontos de Acesso. v. 3. Curitiba: Imprensa Oficial, 2007. Documento 1324.
]  [89:  Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892). Coleção Pontos de Acesso. v. 4. Curitiba: Imprensa Oficial, 2009. Documento 154.
]  [90:  Ibidem, 2009, Doc. 944.
]  [91:  Exposição Nacional. Diário de Pernambuco, 14 de fevereiro de 1876, Ano LII, n. 35, p. 8; Exposição do Rio Grande do Sul. Província do Paraná. Órgão democrático dedicado aos interesses da província, Ano VI, n. 338, 12 de maio de 1881, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 

No mais, temos os colecionadores Antônio Alves Ribeiro Catalão, inspetor do Mosteiro de São Bento e expositor de um “toro de palmeira Iry, de que os indígenas se servem para fabricar as suas armas”;[footnoteRef:92] Conde D’Eu, casado com a Princesa Isabel, foi expositor de objetos dos indígenas Ipurinãs, Guajajara e Karajá; Cônego Amorim, ou João Pires do Amorim, nasceu em 1842 em Passa Três, Rio de Janeiro, foi capelão do Paço Imperial, professor da cadeira de Instrução Religiosa do Colégio Pedro II e expositor de instrumentos musicais de “diversas tribos”;[footnoteRef:93] Bento de Figueiredo Tenreiro Aranha nasceu em 1840 no Pará, era jornalista, membro do Partido Liberal, filho do primeiro presidente da província do Amazonas, João Batista de Figueiredo Tenreiro Aranha, e exibiu arcos dos Ipurinãs, Guajajara e de “diversas tribos”; Le Maistre, ministro da Alemanha, que exibiu fotografias de índios “botocudos” do Rio Doce; Major Martins Guimarães, com uma coleção de arcos e flechas dos índios “coroados” do Mato Grosso e de “tribos” do Brasil; Manuel de Oliveira, expositor de flechas e lanças dos índios Karajá de Goiás e “botocudos” do Rio Doce; Tommaso G. Bezzi, engenheiro italiano que no Brasil foi responsável pela construção de alguns prédios públicos e que expôs uma “coleção arqueológica”, sem maiores especificações no Guia; Augusto Cezar de Miranda Azevedo, ou simplesmente Miranda Azevedo, nasceu em 1851 em São Paulo, formou-se médico pela Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, era positivista e republicano e expôs um “crânio procedente de um sambaqui de Santos”;[footnoteRef:94] Manuel Basílio Furtado, natural de Minas Gerais e formado médico no Rio de Janeiro, foi deputado provincial e expositor de arcos, lanças, flechas e remo do Rio Jauaperi. Ele também formou coleções arqueológicas, oriundas de Minas Gerais, para o Museu Nacional na década de 1870. Panelas de barro, machado, artefatos de pedra e pontas de flechas foram doadas por ele ao Museu.[footnoteRef:95]  [92:  Sala Rodrigues Ferreira, item n. 113, Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 19.
]  [93:  Sala Rodrigues Ferreira, item n. 18 e 29, Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 13.
]  [94:  Miranda Azevedo fez preleções nas Conferências Populares da Glória sobre os usos sociais do darwinismo, com ampla repercussão nos jornais da época (CARULA, 2012). Ele foi um dos signatários do Manifesto Republicano de 1870. Em 1894, colaborou na fundação do Instituto Histórico e Geográfico de São Paulo. São conhecidos seus estudos sobre raça, ambiente e doença e se desconhece seus trabalhos sobre sambaquis (CID, 2004; COLLICHIO, 1988). 
]  [95:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Typ. do Diário do Rio de Janeiro, 1875 e 1877. ] 

Temos aqui um moisaco de histórias que se conectam por meio dos objetos colecionados e, depois, transformados em acervo do Museu Nacional. Tomando como ponto de partida as coleções musealizadas, nos foi possível constatar a existência de uma comunidade de colecionadores, os quais compartilhavam espaços institucionais e instâncias de poder do Império. Ali, experiências, ideias e sociabilidades os agregavam. Próximas a esta rede estavam as populações indígenas com as quais relações foram estabelecidas, marcadas ora pelo uso da força e da violência, ora por colaboração, em situações de conquista do seu território. Tudo em prol da integração e do “progresso” nacional. Desse emaranhado de situações históricas desdobraram-se práticas de colecionamento. As coleções daí advindas nos permitiram tomá-las como índice do encontro entre índios e não índios nos oitocentos. 
Mas, se as coleções etnográficas são portadoras de histórias de contato, a sua documentação e a sua exibição em museus nem sempre são reveladoras destas histórias. Podem, ao contrário, apagar as narrativas relativas às experiências do colecionamento ao priorizar o caráter exemplar, autêntico e atemporal conferido às peças. No museu, os objetos perdem seu dinamismo social e são ordenados em vitrines para encantamento do observador, tornando-se muitas vezes expressão naturalizada de entidades sociais, materialidades que legitimam as práticas científicas e que comunicam, por meio de uma linguagem visual, uma narrativa sobre a nação.  


1.3 De artefato à coleção etnográfica: a invenção do objeto científico
	
	As coleções catalogadas no Guia da Exposição Antropológica Brasileira foram oriundas, como vimos, de múltiplos lugares do país e adquiridas sob as mais variadas circunstâncias. A sua proveniência nos ajuda a entender a representatividade de cada província brasileira nas coleções antropológicas do Museu Nacional e as áreas de interesse dos colecionadores. Do nordeste brasileiro, apenas Bahia, Pernambuco, Paraíba e Rio Grande do Norte não constaram no Guia. Piauí, Ceará, Alagoas e Sergipe contaram com alguns poucos itens exibidos, sendo: do Ceará uma panela e uma igaçaba encontrada em escavação onde se construía a estrada de ferro de Baturité e uma calota de crânio encontrado em caverna[footnoteRef:96] - trata-se da calota coletada pela Comissão Científica do Ceará em 1861; de Alagoas duas igaçabas encontrada em “jazigo indígena”;[footnoteRef:97] uma rede de embira “fabricada nos sertões do Piauí”;[footnoteRef:98] de Sergipe um vaso de barro do aldeamento de São Pedro, no vale do São Francisco.[footnoteRef:99] Acreditamos que a baixa ou nenhuma representatividade das províncias do Nordeste nas coleções etnográficas do Museu Nacional em fins do século XIX não foi algo acidental. Segundo Oliveira, no Segundo Reinado teve início o processo de apagamento dos índios do Nordeste, especialmente entre 1850 e 1870, quando:  [96:  Sala Hartt, itens n. 52 e 165. Sala Lund, itens n. 2. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 28, 34 e 39.
]  [97:  Sala Hartt, itens n. 69 e 149. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 29 e 33.
]  [98:  Sala Gabriel Soares, itens n. 115. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 58.
]  [99:  Sala Martius, itens n. 23. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 49.] 


os governos provinciais do Nordeste consideraram que, em suas circunscrições administrativas, eles estariam extintos e, portanto, as antigas terras coletivas, nas mãos dos novos donos, poderiam ser destinadas a usos supostamente mais produtivos. O discurso oficial e os dos mais destacados intelectuais convergiam a este respeito: não existiriam mais índios, apenas remanescentes, cujas manifestações culturais podiam ser estudadas como folclore (OLIVEIRA, 2011, p. 11).
	

	A supressão dos indígenas na documentação oficial do século XIX é significativa. Nos relatórios provinciais, o elemento indígena está praticamente ausente das províncias do Piauí, Rio Grande do Norte e Paraíba e há algumas poucas informações nos relatórios das províncias do Ceará, Pernambuco e Alagoas (NETO, 2005). Na Bahia e no Ceará os relatórios das décadas de 1860 e 1870 já apontavam a extinção indígena naquelas províncias (MIKI, 2018, p. 118). Alegar que inexistiam índios no Império era uma garantia de acesso à terra por parte dos fazendeiros e dos agentes estatais. O Regulamento das Missões, de 1845, reservava aos índios aldeados terras para cultivo e arrendamento e lhes assegurava o direito ao usufruto enquanto não alcançassem o “estado de civilização”, quando então os aldeamentos seriam extintos e a terra se tornaria devoluta. Segundo Celestino de Almeida, houve um esforço dos agentes do governo, especialmente depois da Lei de Terras de 1850, para extinguir aldeamentos e invisibilizar os indígenas, pois dentro do projeto assimilacionista do Império:

ser índio permitia manter as terras coletivas e o patrimônio das aldeias, enquanto ser mestiço significa perdê-los. Os argumentos dos atores para garantir ou negar direitos aos índios faziam-se, cada vez mais, em torno das classificações étnicas (ALMEIDA, 2010, p. 153). 
	Nesse sentido, o uso do termo “caboclo” é sintomático porque designava os indígenas “civilizados” ou “misturados”. No Censo de 1872, o primeiro censo nacional, as categorias “caboclo”, “branco”, “preto” e “pardo” foram empregado na contagem da população do Brasil (OLIVEIRA, 2011, 661-662). Os “índios puros”, acreditava-se, estariam concentrados nas regiões do interior do país, especialmente no Norte, onde o contato com os colonizadores foi tardio, em contraste com o Nordeste, que abrigou os primeiros núcleos coloniais. 
	 Os objetos das províncias do Nordeste catalogados no Guia são reveladores tanto pelo caráter científico que lhes foi atribuído quanto pelo seu aspecto diminuto, se tomados quantitativamente em relação ao conjunto exibido em toda a Exposição. Eles se tornaram evidências do desaparecimento indígena e a sua exibição pode ter colaborado para disseminar tal crença, tendo em vista que as exposições, ao lado dos periódicos, conferências e cursos públicos do século XIX, funcionavam como elemento importante de divulgação científica (MASSARANI e MOREIRA, 2003). Os artefatos arqueológicos, como a panela e as igaçabas do Ceará e de Alagoas, remetiam à ideia de populações extintas de um passado remoto, dada a longa temporalidade com que trabalha a arqueologia. Já os dois únicos objetos etnográficos, que foi o vaso de um aldeamento de Sergipe e a rede dos “sertões” do Piauí, reforçam o contato simultâneo, próprio da prática etnográfica, entre coletor e indígenas em processo “civilizatório”, no caso dos aldeados, e indígenas não “civilizados” do “sertão”. O sertão, oposto ao litoral, era considerado o lugar a ser conquistado, fronteira que impedia a expansão nacional. 
O sertão constituiu uma representação simbólica territorial para se referir às regiões desconhecidas e ‘inabitadas’ do interior, povoadas de indígenas e vazias de civilização; sem aludir a nenhum acidente geográfico especificamente definido, constituiu, não obstante, uma categoria espaço-ideológica invocada para indicar o lugar (sempre distante) da alteridade, e sobre o qual a civilização, encarnada no Estado, devia intervir (ROCA, 2014, p. 219). 
	

	Entre as províncias do Nordeste, exceção foi o Maranhão, que apresentou pelo menos uma dezena de objetos etnográficos colocados nas salas Vaz de Caminha, Rodrigues Ferreira e Gabriel Soares. Eram arcos, flechas, pulseiras, charutos e grinaldas dos índios Guajajara habitantes da colônia Dois Braços, em Barra da Corda, Maranhão. A coleção teve como “expositor” o Museu Nacional.[footnoteRef:100] Naquela província, na segunda metade do século XIX, era reconhecida a presença numerosa de indígenas (NETO, 2005; MATTOS, 2005). O não apagamento dos indígenas na documentação se deve, possivelmente, à aproximação espacial e histórica do Maranhão com a Amazônia: parte do seu território é coberto pela floresta amazônica – alvo de interesse dos viajantes. Ademais, o Maranhão esteve ligado ao Pará até o final do século XVIII. 	 [100:  Fundada em 1870, a colônia Dois Braços fazia parte da ação missionária capuchinha. 
] 

	Outra província que se destaca por exibir objetos da arqueologia é a província fluminense. Campos, Macaé, Cantagalo, Magé, Itaguaí, Ilha do Governador e a zona oeste do Rio de Janeiro foram indicados no Guia como o local de proveniência de mais de uma dúzia de objetos arqueológicos, a maioria igaçabas e vasos que foram expostos na Sala Hartt. Mesmo sem apresentar objetos etnográficos (que indiciam o contato simultâneo entre coletor e produtor do artefato) provenientes do Rio de Janeiro, a presença de indígenas ali era marcante. Segundo Ana Paula Silva (2016), muitos indígenas se deslocaram para viver permanentemente na capital do Império, sobretudo após a extinção de aldeamentos; outros circularam esporadicamente na Corte em busca de audiências com o monarca para propor alianças ou expor reivindicações. 
	Por outro lado, as províncias do Amazonas e do Pará se destacam pelo número expressivo de objetos etnográficos e arqueológicos. De lá veio mais da metade das coleções catalogadas no Guia.  Segundo Oliveira (1987), a Amazônia ao longo do século XIX se constituiu numa área de grande interesse para viajantes. A fauna e a flora peculiar, assim como as populações indígenas que habitavam a região, atraíam naturalistas e agentes do Estado interessados no controle do território e dos grupos indígenas que ali estavam. Coleções como a de José Lustosa Paranaguá e do Barão de Teffé, por exemplo, mostram bem o empenho dos administradores na expansão e exploração do território nacional. Mostram também como as expedições, ainda que motivadas por interesses diversos, permitiram a seus participantes coletar e colecionar coisas que, depois, foram incorporadas ao Museu, servindo à exibição pública, ao estudo e à classificação daquilo que era tido como representativo da natureza e dos costumes dos povos amazônicos. 
Os objetos até chegarem ao Museu Nacional percorreram um longo caminho. Foram recolhidos de seu contexto original de uso em expedições realizadas pelo território nacional, sobretudo a partir da década de 1870. Deixaram de ser artefatos do cotidiano e se transformaram em artefatos da ciência. Outros, soterrados pela ação do tempo, voltaram à vida, tornando-se fonte de revelação do passado das populações “sem história”. Restos mortais se transformaram em objeto dos estudos acerca da natureza humana. Estas coleções foram transferidas para o Museu Nacional, cujos colecionadores viram ali uma oportunidade de alcançarem prestígio e imortalidade. Ao adentrarem no Museu, mudaram de estatuto e tornaram-se objetos de ciência. Passaram a servir como índice nas análises da etnografia, da arqueologia e da antropologia, as quais naquele tempo estavam voltadas para as classificações raciais e hierarquizações das sociedades humanas, em conformidade com o paradigma evolucionista.
É importante ressaltar o papel dos museus oitocentistas na produção do conhecimento. Ao lado dos jardins botânicos, institutos, sociedades e comissões, os museus consistiram em centros irradiadores da ciência e da evolução dos países (DANTES, 2001; LOPES, 2000). Eram lugares de autoridade. Contudo, é preciso que tratemos a ciência como categoria histórica, privilegiando uma abordagem na qual cientistas e critérios de validação dos saberes estejam historicamente situados. “A prática e o desenvolvimento das ciências só podem ser estudados sem se separar jamais o conceitual, o material ou o instrumental do técnico ou do político” (PESTRE, 1996, p. 21). Segundo Pestre (1996), é relevante o estudo dos instrumentos científicos, dos usos de teorias, dos procedimentos que legitimam o conhecimento produzido e das escolhas técnico-científicas de instituições. É por meio deles que se produz a verdade, o real. Benedict Anderson (2008) chamou a atenção para os museus que, assim como os mapas e os censos, favorecem o controle e o domínio dos Estados Nacionais sobre populações na medida em que definem regiões e povos. Ao arquitetar dados, a tríade alimenta imaginações acerca da comunidade nacional e cria uma rede classificatória aplicável a “povos, regiões, religiões, línguas, objetos produzidos, monumentos, e assim por diante. O efeito dessa grade era sempre poder dizer que tal coisa era isso e não aquilo; que fazia parte disso e não daquilo” (ANDERSON, 2008, p. 253). Stocking (1985), pensando a relação entre objetos, museu e antropologia, afirmou que relações de poder, configuradas em expropriação e apropriação de objetos, estão no cerne dos museus e que são as exposições os meios concretos de atribuir-lhes significado. 
Nesse sentido, buscamos entender como, na segunda metade do século XIX, o saber científico foi mobilizado para a compreensão dos povos racialmente inferiorizados no Brasil e sobre as representações que se disseminaram a seu respeito. Se neste primeiro capítulo abordamos as práticas de colecionamento e o trânsito dos objetos até o museu, no capítulo seguinte analisaremos os sentidos que lhe foram atribuídos por meio da visualidade imposta no espaço museológico da Exposição Antropológica Brasileira de 1882 no Museu Nacional. 
2 A EXPOSIÇÃO ANTROPOLÓGICA BRASILEIRA DE 1882 


O plano de Ladislau Netto era realizar a Exposição Antropológica Brasileira no ano de 1881, concomitante à Exposição de História do Brasil promovida pela Biblioteca Nacional. Contudo, as exigências da organização demandaram-lhe um tempo maior que o previsto, o que o fez adiar a inauguração para o ano seguinte. O interesse de Ladislau em promover as duas exposições simultaneamente não era aleatório: se a exposição de história apresentaria ao público o passado nacional, cuja escrita bem demarcava o espaço e o tempo, a de antropologia apresentaria o passado dos povos ágrafos, cuja inteligibilidade só seria possível por meio da etnografia. A segunda exposição, nas palavras de Ladislau, complementaria a primeira.[footnoteRef:101]  Juntas, elas exibiriam uma narrativa sobre a formação nacional.  [101:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 

Ladislau Netto era sócio do IHGB e certamente esteve vinculado à tradição historiográfica inventada naquele Instituto. Ali, em 1847, o trabalho de Karl Friederich Phillipe von Martius foi premiado e se tornou referência para os interessados na escrita da história nacional. Em Como se deve escrever a história do Brasil, Martius apresentou as “três raças” fundadoras do país: “a de cor cobre ou americana, a branca ou a caucasiana e enfim a preta ou etíope”.[footnoteRef:102] A população brasileira seria, segundo ele, o resultado do encontro e da mescla das “três raças” e, para entender a formação da nação, era preciso estudá-las. Segundo Guimarães (2000), os princípios e diretrizes delineados por Martius naquela publicação estiveram “presentes nos trabalhos e reflexões do Instituto Histórico assim como na obra-emblema deste esforço de construção simbólica da nação no Brasil do século XIX: a História do Brasil de Francisco Adolfo de Varnhagen” (GUIMARÃES, 2000, p. 4). [102:  MARTIUS, Karl Friederich Phillipe von. Como se deve escrever a história do Brasil. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 1845, Tomo VI, n. 24, p. 382.] 

Nas duas exposições, a de história e a de antropologia realizadas em 1881 e 1882, respectivamente, o negro foi excluído da narrativa nacional - tal ausência será tratada no último capítulo deste trabalho. Na Exposição de História do Brasil da Biblioteca Nacional, os feitos dos portugueses é que ficaram em evidência. Uma grande variedade de documentos foi exposta ao público: livros, jornais, cartas, mapas, documentos oficiais, pinturas, esculturas, fotografias, medalhas. Esta gama documental apresentava ao visitante evidências materiais de um tempo em que personalidades do mundo “civilizado” eram os heróis da história em construção. Reis, missionários, militares e cientistas lusos figuravam nos documentos exibidos relativos ao Brasil colônia e ao Brasil independente. O que se viu ali foi a história da monarquia, da diplomacia, da Igreja, da economia e das conquistas científicas no Brasil, cujo passado era tributário da “civilização” portuguesa (CALDEIRA, 2015; MACEDO, 2013).
Na Exposição Antropológica do Museu Nacional, foi o indígena seu personagem principal, embora a centralidade de sua figura não significasse necessariamente protagonismo na narrativa museográfica. Objetos indígenas, ilustrações, fotografias, pinturas, documentos, livros, material arqueológico, além de restos mortais, foram apresentados na ocasião e ocuparam oito salas dedicadas à antropologia, etnografia e arqueologia. Tudo encaminhado ao Museu pelos “beneméritos da civilização” de quem tratamos no primeiro capítulo. O corpo indígena foi igualmente de interesse na mostra: no caso dos vivos, servindo à confecção de esculturas; no caso dos mortos, fornecendo os ossos para efeito de comparação e serialização. Corpos vivos e mortos, devidamente mensurados, poderiam revelar os mistérios da evolução. 
Mas, que tipo de exposição Ladislau planejava? O que ele intencionava ao realizá-la? A quem ele esperava comunicá-la? Para compreendermos as ideias que lhe deram fôlego e que se ele quis levar ao público, analisaremos traços de sua trajetória e a museografia que adotou na exposição. Iremos operar com duas ordens de análise: uma que considera o fundamento epistemológico; e outra que considera a lógica da comunicação visual. Esperamos assim pensar as relações entre classificações científicas, expografias e visualidade e o modo como o tempo e o espaço foram articulados no percurso expositivo.  

2.1 O passado como questão

	Ladislau Netto, diretor do Museu Nacional e organizador da Exposição Antropológica Brasileira de 1882, atribuiu à sua experiência na França a motivação que o levou a querer conhecer o passado longínquo do Brasil e de seus “primitivos” habitantes. Ele vivia no Rio de Janeiro quando viajou para Paris, onde estudou botânica de 1864 a 1866 no Jardin des Plantes. Ladislau escreveu no prefácio do sexto volume dos Arquivos do Museu Nacional dedicado à Exposição Antropológica Brasileira que seu interesse em estudar os “antigos íncolas desta terra” teve início

há vinte anos, quando a Europa inteira, agitada ao rumor das perquisições que se seguiram ao descobrimento de Boucher de Perthes, lançava os olhos para o novo continente a pedir-lhe a chave dos numerosos enigmas vinculados àquela revelação. Completava eu então meus estudos em Paris e nada mais natural que deixar-me arrastar pelos vórtices da onda entusiástica dos que viam assim dilatadas as fronteiras da origem do homem nos fatos da paleontologia. Ah! Quantas páginas indecifradas sobre a história da humanidade, não encerram ainda esses arquivos de pedra até hoje ocultos na mudez da noite eterna do passado![footnoteRef:103] [103:  NETTO, Ladislau. Prefácio. Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 6, 1885. Este volume foi publicado em homenagem à Exposição Antropológica Brasileira e circulou amplamente no Brasil e no exterior, estendendo a Exposição para além do espaço museológico. Sobre o assunto, ver AGOSTINHO, 2014.] 



Ladislau acompanhou de perto as discussões em torno da grande descoberta daquele momento: a do “homem fóssil”, de Boucher de Perthes. Não à toa, ele a associa a termos como “enigmas” e “fronteiras dilatadas” para se referir ao passado totalmente revirado pelo agito que tal descoberta provocou. Era a invenção da pré-história. Jacques Boucher de Perthes (1788-1868) encontrou no norte da França nos idos de 1840 pedras talhadas junto a fósseis de animais mamíferos, o que lhe serviu para associar a contemporaneidade do homem que as talhou à dos exemplares da fauna geológica ali encontrados. O achado de Boucher de Perthes provocou uma dilatação no tempo ao ampliar a antiguidade do homem, tema que até então não passava de controvérsias sem materialidade. A ideia da existência do “homem fóssil” contemporâneo a mamíferos extintos era rejeitada por muitos naturalistas e causava resistência no meio científico. Esse é o caso, por exemplo, de Georges Cuvier que no início do século XIX dizia, diante de possíveis fósseis humanos, que se tratava de curiosidades distantes do homo sapiens (HUREL, 2014). Nos anos que se seguiram à descoberta, Boucher de Perthes buscou no Museu de História Natural de Paris, em vão, espaço para validar seu estudo, que permaneceu sob suspeita aos olhos dos cientistas (HUREL, 2014). Apenas em fins da década de 1850 é que seu trabalho foi reconhecido e consagrado na França e na Inglaterra (BLANCKAERT, 1990). Em 1860 o material encontrado por Boucher de Perthes foi finalmente aceito para figurar nas galerias do Museu de História Natural de Paris, graças ao apoio de Armand de Quatrefages, professor da cadeira de antropologia que qualificou a descoberta como “revolução científica” (HUREL, 2014).
Em Boucher de Perthes houve o encontro da paleontologia com a antropologia, uma novidade para a época. Para confirmar a tese da alta antiguidade do homem, Boucher de Perthes utilizou uma leitura vertical e horizontal do tempo: vertical quando se baseou na estratigrafia, fazendo da observação e análise das camadas da terra uma narrativa temporal, uma sucessão de eras; horizontal ao considerar os objetos de cada camada não isoladamente, mas associados a outros objetos da mesma camada ou das camadas próximas, criando uma rede de conexões que se tornou base da interpretação arqueológica (HUREL e COYE, 2011). Tal metodologia tornou as camadas da terra e os objetos ali depositados prova de suas aferições a respeito da profundidade do tempo e permitiu uma abordagem da história “primitiva” do homem de dupla dimensão: naturalista, quando classifica o progresso humano conforme uma cronologia geológica; histórica, quando busca entre os objetos encontrados, especialmente as ferramentas, suas técnicas de produção e possibilidades de uso, informações a respeito das populações pretéritas (HUREL e COYE, 2011).
A “revolução” provocada pelo estudo de Boucher de Perthes consistiu não só no achado que evidenciava a antiguidade geológica do homem, mas, sobretudo porque dela decorreu a alteração da experiência humana com o seu próprio passado (BLANCKAERT, 1990). A invenção da pré-história estendeu a noção do tempo, fundando um passado de duração ilimitada e incalculável. Tratava-se de uma invenção cognitiva para compreensão humana desse tempo longo e indefinido, criado exatamente quando o progresso e seu tempo acelerado marcavam o imaginário da modernidade e dava um ritmo célere à evolução (LABRUSSE, 2019). Essa complexa percepção temporal motivou o surgimento da ideia de catástrofe, na qual aquele passado gigantesco passou a pesar sobre as expectativas humanas, dando-lhes a figura inevitável do desastre e da extinção (LABRUSSE, 2019, p. 10). Ademais, a invenção da pré-história colocou aos estudiosos uma noção de tempo não espacializada, desafiando a compreensão do passado humano, não mais objetivável nos termos da temporalidade histórica: o tempo antes da história seria inexprimível pelo sistema de datas e eventos (LABRUSSE, 2019, p. 11). 
Vale ainda acrescentar que o estudo de Boucher de Perthes forneceu provas em favor da teoria da evolução na medida em que permitiu associações entre o “homem fóssil”, o “primitivo” e a humanidade contemporânea. A comparação entre objetos pré-históricos e aqueles utilizados pelos povos indígenas, por exemplo, serviam de evidências para a criação de elo entre tempos distintos (DIAS, 1991, p. 43). A “marcha retrospectiva” propiciada por esta “revolução científica” permitiu o encontro das ideias transformistas com o método geológico, alimentando a crença de que o homem da era geológica representava a infância da humanidade, rumo ao aperfeiçoamento (PAUTRAT, 2011, p. 144-145). As reflexões sobre o “homem fóssil” irão integrar a nova ordem do mundo nascida da difusão das teorias evolucionistas, uma lei universal do progresso vai se tornar a chave da leitura da história do homem (HUREL e COYE, 2011, p. 420).
O debate suscitado pela descoberta de Boucher de Perthes era ainda recente quando Ladislau Netto chegou a Paris. Quatro anos após a entrada da coleção reunida por Boucher de Perthes no Museu de História Natural e no mesmo ano de publicação do seu último trabalho, Ladislau Netto se tornava estudante no Jardin des Plantes.[footnoteRef:104] Segundo Abelardo Duarte (1950), biógrafo de Ladislau, o imperador Pedro II financiou os estudos de Ladislau e o governo francês, por sua vez, o encarregou de estudar a flora da Argélia durante sua formação. Sair em missão a alguma colônia francesa era uma exigência do tradicional curso de botânica oferecido pelo Museu de História Natural de Paris desde sua fundação, em 1793, quando fora criada a cadeira de “Agricultura e cultura de jardins, árvores frutíferas e madeiras” ou simplesmente “Cultura”, cujo objetivo era promover o melhoramento das espécies vegetais e o avanço da agricultura (GAYON, 1997).  [104:  O trabalho de Boucher de Perthes, Antiquités celtiques et antédiluviennes, foi publicado em três volumes nos anos de 1847, 1857 e 1864.
] 

O professor de “Cultura” era o responsável pelo jardim e deveria zelar pela multiplicação das espécies ali cultivadas e por sua distribuição em diversos jardins da França e do mundo. Para melhor organizar esse trabalho, foram criadas “escolas botânicas”, designadas a partir de plantações específicas. Essa grande estrutura exigiu amplo espaço e equipe extensa e formou “‘jardineiros-naturalistas’, chamados também de ‘botânicos-cultivadores’, que eram então colocados em estações [botânicas] provinciais ou coloniais das quais eles se tornavam diretores” (GAYON, 1997, p.383, tradução nossa).  O colonialismo, inclusive, intensificou a prática de aclimatação das plantas, favorecendo no Museu de História Natural uma política agrícola de circulação de plantas entre metrópole e colônias (GAYON, 1997). Pelo visto, Ladislau Netto contribuiu neste trabalho quando foi enviado à Argélia.
Durante os estudos de Ladislau naquele Museu, ocupava a cadeira de “Cultura” o professor Joseph Decaisne (1807-1882), que tinha Charles Naudin (1815-1899) como ajudante-naturalista. Ambos são mencionados por Ladislau em 1889 numa carta endereçada a Ernest Hamy, diretor do Museu de Etnografia do Trocadéro. Ali, escreveu Ladislau sobre as amizades que construiu em decorrência das pesquisas que desenvolveu em Paris e que lhe deram:

a amizade muito especial de Brongniart[footnoteRef:105] e Decaisne e me ligaram para sempre com meus amigos Charles Naudin, membro do Instituto, hoje em Cannes; [...] É graças às relações com alguns desses queridos amigos e ao convite do venerado mestre, Professor Brongniart, que tive que apresentar à Sociedade Botânica da França algumas de minhas investigações sobre a estrutura das hastes das lianas que o sábio Sr. Duchartre,[footnoteRef:106] então professor na Sorbonne, fez um resumo na 1a edição de seu tratado de Botânica nos termos mais lisonjeiros para o jovem botânico brasileiro ao qual acrescentou o nome de hábil observador. Foi também nessa época que o Sr. Baillon,[footnoteRef:107] um dos mais ilustres botânicos de nosso tempo, descreveu o gênero Nettoa, fundado em minha honra sobre um novo tipo de Bixacées da Nova Caledônia [...].[footnoteRef:108]  [105:  Adolphe Théodore Brongniart (1801-1876). Botânico e fundador da paleontologia vegetal. Membro da Academia de Ciências e professor de botânica e fisiologia vegetal no Museu de História Natural de Paris.
]  [106:  Pierre Étienne Simon Duchartre (1811-1894). Botânico. Foi um dos fundadores da Sociedade Botânica da França, membro da Academia de Ciências e professor no Instituto de Agronomia de Versalhes e na Sorbonne.
]  [107:  Henri Ernest Baillon (1827-1895). Botânico e médico. Membro da Sociedade Botânica da França e professor de história natural na Faculdade de Medicina de Paris.
]  [108:  Ms 2257. 1888-1889. Correspondance du Dr. Ernest-Théodore Hamy. Carta remetida por Ladislau Netto em 24 de fevereiro 1889. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris. Tradução Nossa.
] 



No tempo do professor Decaisne, predominou na cadeira de “Cultura” um interesse maior pela pesquisa sobre espécie, variação, hereditariedade e seleção. O próprio trabalho de Decaisne incide sobre a anotamia vegetal e o de Naudin, sobre hibridação das plantas (GAYON, 1997). Segundo Armand de Quatrefages, Naudin foi “discípulo de Lamarck” e “um dos precursores mais sérios de Darwin”[footnoteRef:109] porque teria proposto, antes mesmo do autor de A Origem das Espécies, a ideia de seleção natural.[footnoteRef:110] Aliás, se os estudos de Boucher de Perthes em 1860 causaram tamanho alvoroço entre os cientistas franceses, o mesmo não se pode dizer da obra de Charles Darwin. A Origem das Espécies, publicada em 1859, seguiu desacreditada nos debates da época pelo menos até fins da década de 1870 e Darwin, recusado nos círculos acadêmicos franceses. Segundo Grognet (2009), desde 1870 Darwin tentava, sem sucesso, integrar a Academia de Ciências na seção de zoologia. Apenas em 1878 ele fora aceito, mas na seção de botânica.  [109:  QUATREFAGES, Armand de. Charles Darwin et ses précurseurs français: étude sur le transformisme. Paris: Germer Baillière, 1870, p. 70-71, tradução nossa. 
]  [110:  Ibidem, p. 73.] 

Sobre o trabalho de Darwin, disse Quatrefages que diferentemente da Alemanha e da Inglaterra, onde o darwinismo encontrava apoiadores, na França “os homens de ciência se mostram geralmente muito mais exigentes para as novidades de todos os tipos que seus vizinhos do além-Reno e do além-Mancha”.[footnoteRef:111] Em 1870, ele publicou Charles Darwin et ses précurseurs français: étude sur le transformisme, trabalho onde não só rejeitou vários pontos da teoria de Darwin como vinculou a precursores franceses os pontos da teoria que ele julgava aceitáveis, retirando do naturalista inglês a novidade de certas ideias. Ali escreveu Quatrefages: [111:  QUATREFAGES, Armand de. Sur le transformisme. Bulletins de la Société d’Anthropologie de Paris, Tome V, deuxième série, 1870, p. 157, tradução nossa. 
] 


“o darwinismo não tem nada de novo. [...] Darwin elaborou ele mesmo e publicou no início de seu livro uma lista compreendendo os nomes de vinte e seis naturalistas ingleses, alemães, belgas, franceses, todos, em graus diversos e de maneira mais ou menos explícita, apoiaram antes dele ideias análogas”.[footnoteRef:112]   [112:  QUATREFAGES, Armand de. Charles Darwin et ses précurseurs français: étude sur le transformisme. Paris: Germer Baillière, 1870, p. 5-6, tradução nossa. 
] 



Quatrefages então comentou, na primeira parte do livro, os estudos de alguns naturalistas franceses a quem ele atribuía o pioneirismo das ideias encontradas em Darwin. Eram eles: Benoit de Maillet, René Robinet, Buffon, Lamarck, Étienne Geoffroy Sait-Hilaire, Isidore Geoffroy Saint-Hilaire, Bory de Saint-Vicent e Charles Naudin. Quatrefages escreveu sobre cada um, fazendo comparações em relação às ideias de Darwin. Na segunda parte do livro, ele escreveu sobre as ideias de Darwin propriamente ditas, apoiando umas, desacreditando ou resignificando outras. Ele afirmou, por exemplo, que “Lamarck nos dá um macaco como ancestral. Uma crença quase geral atribui a mesma opinião a Darwin” ou ainda “Naudin relaciona e assimila completamente a seleção feita pelo homem, a ‘seleção artificial’, e a seleção feita pela natureza, a ‘seleção natural’.[footnoteRef:113] Encontraremos exatamente as mesmas ideias em Darwin”.[footnoteRef:114] Crítica dura ele fez à ideia de luta pela sobrevivência porque lhe parecia bastante violenta, já que “cada indivíduo deverá apoiar a luta pela existência não somente contra o mundo físico e contra as espécies estranhas, mas ainda contra seus próprios irmãos, dotados das mesmas aptidões e tendo que satisfazer as mesmas necessidades”.[footnoteRef:115] [113:  Ibidem, p. 365. 
]  [114:  Ibidem, p. 73. ]  [115:  Ibidem, p. 106. 
] 

É importante ressaltar que Quatrefages fez questão de distinguir as ideias de Darwin da ideia de evolução. Ele escreveu que desde o século XVIII o problema da origem das espécies estava posto e que um grande número de teorias se prestou a solucioná-lo. Tais teorias, quaisquer que fossem seus pontos de vista, concordavam com a ideia de evolução. A evolução consistia no processo de transformação pelo qual passavam as espécies ao longo da existência. Para alguns naturalistas, as transformações eram lentas e demandavam tempo. Para outros, tratava-se de transformações bruscas. Em oposição a essa ideia, estavam os fixistas ou aqueles que defendiam a permanência das espécies, sem alteração de caracteres. Quatrefages disse então que preferia o uso do termo “transformismo” a “evolução” ou “derivação” porque era de longo uso e lhe parecia mais adequado.[footnoteRef:116] Na Sociedade de Antropologia de Paris a teoria de Darwin foi igualmente debatida. A SAP foi fundada em 1859, congregava importantes nomes da ciência, entre os quais o próprio Quatrefages, e se constituiu num importante espaço de estudo sobre as “raças”.[footnoteRef:117] Seu fundador, Paul Broca, em uma das sessões onde se discutia o “transformismo”, disse que “a seleção darwiniana não podia ser o agente da transformação das espécies”.[footnoteRef:118]  [116:  QUATREFAGES, Armand de. Charles Darwin et ses précurseurs français: étude sur le transformisme. Paris: Germer Baillière, 1870, p. 9-12, tradução nossa.
]  [117:  No século XIX, o conceito de raça servia como descritor de grupos humanos hierarquizados conforme as características físicas e socioculturais que lhes foram imputadas e esteve fortemente ligado ao debate instaurado acerca da origem poligenista ou monogenista e da evolução humana (MAIO e SANTOS, 2010).
]  [118:  BROCA, Paul. Sur le transformisme. Bulletins de la Société d’Anthropologie de Paris, Tome V, deuxième série, 1870, p. 235, tradução nossa. 
] 

Estudando no Jardin des Plantes, Ladislau certamente não ficou restrito ao aprendizado da botânica. Ali ele pode acompanhar os diferentes debates em curso na época, como aqueles suscitados por Boucher de Perthes e por Charles Darwin. Ele pode também transitar nas galerias do Museu de História Natural e ver as coleções antropológicas e o material encontrado por Boucher de Perthes.[footnoteRef:119] A galeria de antropologia foi inaugurada em 1855 e contava no início dos anos sessenta com mais de três mil itens em exibição, representativos das “raças” de todos os continentes.[footnoteRef:120] No Catalogue des objets renfermés dans la galerie d’anthropologie du Muséum d’histoire naturelle, encontramos 3403 “espécimes” catalogadas, que correspondiam a exemplares da anatomia humana, como esqueletos, múmias, crânios, bustos, esculturas, pinturas e fotografias. Os últimos registros datam de 1866.[footnoteRef:121]  [119:  A coleção de Boucher des Perthes não foi integralmente exibida por falta de espaço. Ela foi depois transferida para o Museu de Antiguidades Nacionais criado em 1867 (HUREL, 2014).
]  [120:  Antes da inauguração, tais coleções ficavam expostas na galeria de anatomia comparada junto às peças anatômicas zoológicas. O deslocamento da coleção para a nova sala rompia com a proposta classificatória de Georges Cuvier, acusada de rebaixar o homem ao “reino animal”, inserindo-a então numa sala dedicada ao “reino humano” (BLANCKAERT, 1997).
]  [121:  Ms 3371/(8). Catalogue des objets renfermés dans la galerie d’anthropologie du Muséum d’histoire naturelle, Jardin des Plantes. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris.] 

É possível encontrar no Catalogue os líticos reunidos por Boucher de Perthes e alguns poucos objetos etnográficos, como machados, vestimentas, vasos e instrumentos de pesca. Embora houvesse um predomínio das coleções anatômicas sobre as etnográficas na galeria de antropologia do Museu, a exibição de ambas evidenciava a própria concepção de antropologia da instituição, cuja epistemologia estava pautada na filosofia naturalista. Nela, buscava-se o entendimento da natureza humana em toda a sua integralidade analisando as suas múltiplas dimensões: física, moral, intelectual. Acreditava-se que a correspondência entre os traços anatômicos e as características morais e intelectuais permitiria encontrar a essência da “raça” (BLANCKAERT, 1997). O próprio Quatrefages instruía os viajantes para que os objetos encontrados junto aos crânios e ossos fossem enviados a Paris e dava especial atenção às coleções pré-colombianas, sobre as quais ele manifestava grande apreço (CONKLIN, 2015). A etnografia era assim uma prática ligada ao domínio da história natural e da arqueologia e servia à descrição dos povos e de seus costumes a partir do conceito de “raça”, unindo natureza e cultura com vistas ao entendimento completo do homem, e se distanciava de outra etnografia ligada à tradição filosófica e linguística, cujas bases se assentavam na herança literária dos relatos de viagem e dos ensaios filosóficos (GROGNET, 2009).
A circulação de Ladislau em diferentes espaços formativos do Museu de História Natural de Paris – as exposições, os debates, o ensino, o jardim – o colocou em contato com múltiplos saberes – botânico, paleontológico, antropológico –, cujo fundamento estava assentado na filosofia naturalista e no paradigma da evolução. Certamente essa formação influiu na sua atuação como homem de ciência que, ao longo da carreira, se debruçou sobre diferentes áreas de conhecimento, como arqueologia e etnografia, além da botânica, claro. Esta ampla atuação era típica dos cientistas do seu tempo para os quais o domínio de diversos saberes era a marca da sapiência e intelectualidade – no Brasil o desejo de especialização surgiu entre os homens de ciência na virada do século XIX para o XX, quando eles passaram a qualificar como retórico os saberes produzidos décadas antes (SÁ, 2006). 
Essa rede que uniu Ladislau a pessoas, ideias e ao museu francês pode nos fazer entender os temas de estudo que ele pautou e, como lhe atribuem alguns historiadores, a ambiguidade do seu pensamento. Ladislau era um homem de ciência em construção, interessado na botânica, mas profundamente seduzido pelas questões do passado profundo. Seu trânsito entre a arqueologia e a botânica foi motivado pela experiência que teve na capital francesa e pela obrigação que sentia de fazê-lo, como veremos adiante. Em Paris, Ladislau estudou “a estrutura das hastes das lianas”, onde analisou a evolução morfológica deste tipo de planta “trepadeira”. O estudo na verdade foi iniciado quando ele ainda estava no Brasil, vindo a publicá-lo nos Annales des Sciencies Naturelles com o título “Sur la structure anormale des tiges des lianes” (1863), cujo volume foi coordenado pelos botânicos Brongniart e Decaisne.[footnoteRef:122] Interesses consoantes fizeram Ladislau dar sequência ao estudo no Jardin des Plantes, o qual foi publicado com o mesmo título nos Annales des Sciencies Naturelles em 1866, igualmente coordenado por Brongniart e Decaisne.[footnoteRef:123]  [122:  NETTO, Ladislau. Sur la structure anormale des tiges des lianes. Annales des Sciencies Naturelles, Paris, Tomo XX, 1863-1864, p. 167-179.
]  [123:  NETTO, Ladislau. Sur la structure anormale des tiges des lianes. Annales des Sciencies Naturelles, Paris, Tomo VI, 1866, p. 317-322.
] 

Depois, de volta ao Brasil, Ladislau publicou em 1871 uma compilação de textos sobre botânica aplicada; em 1876, no volume de lançamento da revista Arquivos do Museu Nacional, publicou novo trabalho sobre tema correlato ao que desenvolveu em Paris; em 1878, teve publicado o resumo do curso de botânica que oferecera no Museu Nacional naquele ano.[footnoteRef:124] Quanto aos estudos vinculados à arqueologia, ele publicou artigos na revista Arquivos do Museu Nacional[footnoteRef:125] e uma carta a Ernest Renan onde tratou de uma suposta inscrição fenícia encontrada no Brasil.[footnoteRef:126] Além destes, publicou em 1870 um livro de caráter histórico sobre o Museu Nacional[footnoteRef:127] e, em 1883, o texto relativo à conferência que realizou em Buenos Aires durante sessão da Sociedade Científica Argentina, cujo tema foi evolução.[footnoteRef:128]  [124:  NETTO, Ladislau. Apontamentos relativos à botânica aplicada no Brasil. Rio de Janeiro: Tipografia Universal de Laemmert, 1871; NETTO, Ladislau. Estudos sobre a evolução morfológica dos tecidos nos caules sarmentosos. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 1, 1876; RESUMO do curso de botânica, Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 3, 1878.  
]  [125:  NETTO, Ladislau. Apontamentos sobre os tembetás (adornos labiais de pedra) da Coleção Arqueológica do Museu Nacional. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 2, 1877; NETTO, Ladislau. Investigações sobre a Arqueologia Brasileira. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 6, 1885.
]  [126:  NETTO, Ladislau. Lettre a Monsieur Ernest Renan a propôs de l’inscription phénicienne apocryphe soumise en 1872 a l’Institut historique, géographique et ethnographique du Brésil. Rio de Janeiro: Lombaerts e Comp,1885.
]  [127:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870.
]  [128:  NETTO, Ladislau. Aperçu sur la théorie de l’évolution. Rio de Janeiro: Messager du Brésil, 1883.
] 

Ladislau e demais nomes do Museu Nacional mantiveram laços estreitos com a escola francesa, sobretudo no que se refere ao conhecimento antropológico. Importação de instrumentos científicos da Casa Mathieu, missivas a Armand de Quatrefages, a Ernest Hamy e aos botânicos já mencionados, participação em congressos e premiações, além da própria formação de Ladislau evidenciam as relações construídas entre os cientistas dos dois lados do Atlântico.[footnoteRef:129] A concepção de ciência de Ladislau esteve, portanto, fortemente marcada pelas interações que ele estabeleceu com os naturalistas franceses. Alguns historiadores atribuem certa ambiguidade na sua forma de pensar determinados temas, sobretudo a evolução, por ele utilizar ora os preceitos de Lamarck, ora os de Darwin (CARULA, 2012; DOMINGUES, 2014). Atribuem ainda a Ladislau um esforço em comprovar as assertivas darwinistas e utilizam seus textos da década de 1870 para afirmar que ele realizou um estudo semelhante ao de Darwin (CARULA, 2012, p. 101), desconsiderando os da década de 1860 anteriores ao trabalho do naturalista inglês.[footnoteRef:130] [129:  Em 1878 João Batista de Lacerda e José Rodrigues Peixoto foram premiados no congresso de antropologia realizado durante a Exposição Universal de Paris.
]  [130:  Charles Darwin. “On the movements and habits of climbing plants”. Journal of the Linnean Society (Botany), 9, 1-118, 1867; Charles Darwin. The Movements and Habits of Climbing Plants. London: John Murray, 1875.
] 

Acreditamos que existe um esforço por parte dos seus intérpretes de enquadrá-lo em determinada teoria (ou lamarckista ou darwinista) e uma confusão semântica ao utilizar evolução como sinonímia de darwinismo. No desejo de valorizar as ideias darwinistas no Brasil, qualifica-se como ambíguo ou contraditório as leituras do mundo natural e social que recorriam concomitantemente a Lamarck e a Darwin, ignorando as tradições científicas que as aproximavam, tal qual ocorria na França dos oitocentos. Ladislau era um homem de ciência inserido nos debates de seu tempo, a par das teorias sem ter sido teórico e que usava as ferramentas conceituais evolucionistas, darwinista e lamarckista na tessitura de suas interpretações. Segundo o resumo do curso de botânica que foi ministrado por ele no Museu Nacional, era a adaptação “a primeira base das leis transformistas”.[footnoteRef:131] Transformismo era o termo comumente usado por ele para se referir ao processo evolutivo das espécies. Na conferência que ele realizou em Buenos Aires, disse que ali estava para “expor algumas ideias sobre o Transformismo”.[footnoteRef:132] Em vários dos seus escritos ele não minimiza a força do meio, tampouco nega a ideia de seleção natural colocada, segundo Quatrefages, pelo professor Naudin. Quanto à ideia de luta pela existência, encontramos menções nos seus textos de botânica, mas não a localizamos naqueles onde ele pensa o homem “primitivo”.  [131:  RESUMO do curto de botânica, Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 3, 1878, p. 186.
]  [132:  NETTO, Ladislau. Aperçu sur la théorie de l’évolution. Rio de Janeiro: Messager du Brésil, 1883, p. 1.
] 

Ladislau acreditava na extinção dos indígenas, mas não a atribuiu a uma disputa pela sobrevivência. A ausência de um futuro para os povos indígenas, ao que lhe parece, era inevitável pela lei natural da vida, a morte, e pela miscigenação. Aliás, esta crença não só o motivou a estudar o passado profundo do Brasil como também lhe imputava a obrigação de fazê-lo. Em carta a seu antigo professor de botânica, Henri Baillon, Ladislau explicou a razão por ter abandonado provisoriamente a botânica para se dedicar à arqueologia: ele teria deveres a cumprir enquanto diretor geral do Museu Nacional:  

único estabelecimento científico no Brasil capaz de coletar e estudar os despojos ou os últimos representantes de vários milhões de indivíduos que povoaram, por dez séculos, as costas e planícies do interior do Brasil. 
Hoje, algumas centenas de milhares de descendentes desses antigos senhores da América do Sul, ainda nos restam para nos dar uma ideia, infelizmente, muito fraca, de seus ancestrais, mas um número considerável deles morre por ano, e a raça vai em breve desaparecer completamente, ou se fundir na mestiçagem [...]. 
Numerosas tribos já desapareceram, e com elas suas línguas, suas cerimônias bárbaras, suas tradições e vários outros documentos que seriam hoje para nós tão preciosas bases de estudos etnográficos. É preciso que nós nos apressemos para salvar o pouco que nos resta, para não sermos condenados por nossos sucessores no futuro, assim como desaprovamos agora nossos predecessores, sua negligência no passado.[footnoteRef:133] [133:  Ibidem, p. III.] 



A Ladislau preocupava “documentar” os costumes indígenas, salvando-os do eterno desaparecimento. Tais “documentos” guardavam as chaves para o entendimento do passado e cabia aos que presenciavam o processo de extinção das “raças” a responsabilidade de reuni-los, sob a pena de condenação futura. Nesse ponto, a pré-história do Brasil era bastante distinta da pré-história europeia: enquanto na Europa o “primitivo” estava fossilizado e o tempo antes da história, acabado; no Brasil a extinção dos “primitivos” estava em curso, ocorrendo diante dos olhos dos naturalistas. A língua, hábitos, costumes e crenças dos indígenas desapareceriam em breve. Registrar suas práticas e conservar suas coisas era forçoso para a compreensão do enigmático passado dos povos da América. O Museu Nacional seria, portanto, arquivo dessa humanidade extinta e por extinguir-se. 
A percepção de Ladislau a respeito dos vestígios materiais dos povos indígenas se assemelhava daquela partilhada pelos naturalistas franceses. O entendimento da natureza humana, segundo Ladislau, só seria possível através do “estudo dos esqueletos dos nossos aborígenes ou pelo exame de seus artefatos e de seus diferentes idiomas”.[footnoteRef:134] O corpo, os artefatos e a língua, transformados em evidências científicas, permitiriam a compreensão da origem e evolução física e moral do “homem americano” no seu processo de “adaptação ao clima” e de “contato com outros povos”.[footnoteRef:135] O interesse de Ladislau em estuda-los despertou quando ele teve acesso à descoberta de Boucher de Perthes.  Logo após retornar ao Brasil, em 1866, Ladislau disse ter iniciado esforços para reunir coleções arqueológicas, escrevendo nos jornais pedidos de doação para o Museu Nacional: [134:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [135:  Ibidem. 
] 


Desde o ano de 1867 que tenho empregado a maior diligência em reunir no Museu Nacional o material que pudesse ministrar suficiente base ao estudo dos primitivos habitantes do solo brasileiro. Na falta de eficazes elementos em que se achava e ainda hoje permanece este Museu, um só meio se me deparou desde então capaz de auxiliar-me em semelhantes intentos. Este foi a imprensa diária, a qual recorri, de fato, desde aquele mesmo ano de 1867, despertando a atenção pública em favor de tão atraente e valioso assunto. Em minhas cartas aos periódicos da Corte, ao passo que indicava a importância dos artefatos pré-históricos então mais desconhecidos que hoje da quase totalidade da população do país, ia mencionando e descrevendo aqueles que em virtude das primeiras comunicações me eram remetidos de vários pontos do Império. [...] Tal foi a minha impremeditada iniciação, a minha, à primeira vista, inexplicável intervenção numa ciência que não era da minha especialidade.[footnoteRef:136]  [136:  NETTO, Ladislau. Investigações sobre a Arqueologia Brasileira. Advertência.  Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 6, 1885, p. 257.
] 



Ladislau mencionou, em seguida, a sua inserção na Sociedade Vellosiana[footnoteRef:137] em 1870 e afirmou que em 1880 o Museu Nacional já possuía centenas de artefatos de pedras e dezenas de vasos que “avultavam consideravelmente as antiguidades aborígenes”.[footnoteRef:138] Daí veio a ideia de fazer a Exposição Antropológica Brasileira, para a qual ele reuniu um novo conjunto de material, resultado de sua ação direta na região amazônica.[footnoteRef:139] Assim, Ladislau explicava sua aproximação dos estudos arqueológicos. Realizar, portanto, a Exposição Antropológica Brasileira certamente parecia, aos olhos do diretor do Museu, uma importante contribuição para a ciência e lhe garantia “a consciência de haver cumprido o seu dever”.[footnoteRef:140]  [137:  A Sociedade Vellosiana pretendia compilar os objetos e as palavras indígenas, associando-os aos estudos da história natural. Para se tornar sócio, era necessário ter experiência em ciências naturais e línguas indígenas e ter publicações de trabalhos originais. Sobre o assunto ver Veloso Junior, 2013.
]  [138:  NETTO, Ladislau. Investigações sobre a Arqueologia Brasileira. Advertência.  Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 6, 1885, p. 258.
]  [139:  Com o apoio de Domingos Soares Ferreira Penna, diretor do Museu Paraense, Ladislau esteve no início do ano de 1882 no Pará, ocasião em que formou coleções para o Museu Nacional.
 ]  [140:  NETTO, Ladislau. Prefácio. Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 6, 1885, p. 4.] 



2.2 Preparando a Exposição, modernizando o Museu 


Em 1866, Ladislau Netto retornava da França e era nomeado diretor da “2ª Seção – Botânica, Agricultura e Artes Mecânicas” do Museu Nacional. Em 1874 ele se tornava diretor geral do Museu, substituindo Freire Allemão, morto naquele ano. Desde que assumiu funções diretivas na instituição, Ladislau implementou medidas inovadoras que implicaram na “modernização” do Museu: uso de novas classificações, reordenamento do espaço expositivo, produção de um periódico especializado e criação de novas áreas de saber. A partir da década de 1870 e ao longo da de 1880, o Museu Nacional passou por profundas transformações. Impossível não as associar à atuação de Ladislau como cientista e administrador. 
Em 1876, um novo regulamento entrou em vigor no Museu Nacional, promovendo um conjunto de reformas. Através dele, Ladislau criou novas designações para os saberes arrolados na instituição, colocando o Museu a par do desenvolvimento científico em curso internacionalmente. A antiga “1ª Seção de Anatomia Comparada e Zoologia” passou a se chamar “Antropologia, Zoologia, Anatomia e Paleontologia Animal”; a “2ª Seção de Botânica, Agricultura e Artes Mecânicas” foi renomeada “Botânica e Paleontologia Vegetal”; a “3ª Seção de Mineralogia, Geologia e Ciências Físicas” agora se chamava “Geologia, Mineralogia e Paleontologia Geral”; por fim, a “4ª Seção de Numismática, Artes Liberais, Arqueologia, Usos e Costumes das Nações Modernas” se tornou “Seção Anexa de Arqueologia, Etnografia e Numismática”.[footnoteRef:141] [141:  BRASIL. Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Regulamento de 9 de fevereiro de 1876. Reorganiza o Museu Nacional. Coleção Leis de Leis do Império do Brasil de 1876. Tomo XXXIX, Parte II. v. I. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1876.] 



	Seção
	Regulamento de 1842
	Regulamento de 1876

	1ª
	Anatomia Comparada e Zoologia
	Antropologia, Zoologia, Anatomia e Paleontologia Animal

	2ª
	Botânica, Agricultura e Artes Mecânicas
	Botânica e Paleontologia Vegetal

	3ª
	Mineralogia, Geologia e Ciências Físicas
	Geologia, Mineralogia e 
Paleontologia Geral

	4ª/ Anexa
	Numismática e Artes Liberais, Arqueologia, Usos e Costumes das Nações Modernas
	Arqueologia, Etnografia e Numismática.




A reforma administrativa de Ladislau é reveladora de sua preocupação em atualizar a instituição, aproximando-a de um modelo museal mais “moderno”. A paleontologia, por exemplo, ganhou na reforma amplo espaço. Aquela era uma ciência que se institucionalizou ao longo do século XIX na Europa, unindo os saberes da biologia e da geologia e cujas coleções, particularmente na França, estavam mais próximas do domínio das ciências naturais, inclusive da antropologia no caso dos fósseis humanos, e menos da arqueologia (HUREL, 2014, p. 19). No Museu de História Natural de Paris, o material paleontológico ficou junto às coleções botânicas e zoológicas até 1853, quando então foi criada a cadeira de paleontologia que teve como titular Alcide d’Orbigny (GOUJET, 2014). Dois anos depois, em 1855, lá também foi criada a cadeira de antropologia, ocupada por Armand de Quatrefages.
Na reforma de Ladislau Netto, a antropologia foi introduzida ao lado da zoologia, imprimindo o caráter biológico e anatômico à sua epistemologia e tornando-a uma ciência natural do homem. Já a etnografia foi outro termo inédito introduzido na estrutura administrativa do Museu Nacional e há muito tempo recorrente entre os naturalistas. A sua colocação numa “Seção Anexa”, junto da arqueologia e da numismática, longe de significar o rebaixamento desses saberes, indicava o interesse de Ladislau em criar futuramente um museu especializado, seguindo a tendência de outros museus do mundo.[footnoteRef:142] Ladislau a considerava “peregrino legado do Museu Nacional ao futuro museu arqueológico e etnográfico para o qual terá ela um dia de constituir-se primeiro cabedal e segura norma para instituição de seus tesouros pósteros”.[footnoteRef:143] A “4ª Seção”, portanto, se tornou “Anexa” porque se queria transitória. A realização da Exposição Antropológica Brasileira buscava, entre outros interesses, sensibilizar o governo para a construção do referido museu etnográfico.[footnoteRef:144]  [142:  A etnografia surgiu ao longo do século XIX primeiro nos museus de história natural, passando depois a compor o quadro dos museus antropológicos que então emergiam (STOCKING, 1985).
]  [143:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Typ. de João Ignácio da Silva, 1877, p. 7.
]  [144:  O museu etnográfico nunca se concretizou. Diante do fracasso do seu projeto, no Regulamento de 1888 Ladislau voltou a nomear a “Seção Anexa” de “4ª Seção”, composta agora pela etnografia, arqueologia e antropologia.
] 

Mas, se Ladislau no Regulamento de 1876 introduziu novos termos na organização do Museu, ele igualmente excluiu outros. “Artes Mecânicas, Ciências Físicas e Artes Liberais” deixaram de existir na estrutura administrativa porque não pertenciam ao domínio da história natural. Esse era um desejo seu antigo, explícito desde 1870, quando publicara as Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Ali, Ladislau sinalizava que as coleções incluídas naquelas categorias estavam fora do lugar, dado o “pouco espaço que se nos antolha”, e esperava que estes objetos fossem “convenientemente colocados onde melhor devam ficar, se é que para fora do Museu os não transferir alguma justa e consequente reforma”.[footnoteRef:145] As Investigações Históricas nos permitem também entender a organização do material da “4ª Seção” no espaço expositivo da década de 1860 e as percepções de Ladislau a seu respeito:  [145:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 286.] 


Neste compartimento [saleta 6] acham-se as antiguidades pompeanas que foram oferecidas ao Museu Nacional por SS. MM. II e bem assim uma coleção arqueológica exclusivamente brasileira, a qual temos procurado organizar nestes três últimos anos [...]. Nesta sala [7], denominada desde a sua organização – Gabinete dos Medalheiros – por aí se acharem dentro dos móveis envidraçados do centro todas as medalhas da coleção numismática do estabelecimento, nesta sala, dizemos nós, encontram-se vários utensílios, adornos e algumas vestes dos povos da África inculta, de Madagascar, da Nova Zelandia, de Kamtchatka, de Sandwich, das Ilhas Aleuta, etc. [...]. A Coleção de antiguidades egípcias [...] acha-se toda nesta saleta [8], com exceção de alguns Cippos (pedras tumulares, inscrições monumentais, etc.) que estão atualmente em uma das entradas do edifício [...]. É este o salão [9] mais importante que oferece o Museu Nacional. Digo mais importante porque o vasto e rico gabinete mineralógico (salão n. 5) de que já apresentamos aqui um ligeiro computo, iguais e até melhores se lhe pode antepor nos museus europeus, enquanto que este salão possui a mais completa coleção etnográfica que jamais se viu de nossas numerosas tribos indígenas. E não somente por esta coleção o devemos recomendar aos olhos dos apreciadores, mas ainda pelas curiosidades que aí se encontram de alguns países da América meridional e central [...].[footnoteRef:146] [146:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 248-266.
] 



Ladislau apresentou no texto as quatro salas ocupadas pela “4ª Seção”: as coleções de Pompéia e da arqueologia brasileira ficavam reunidas na “saleta 6”; a coleção de numismática, da “África Inculta” e do Pacífico, “sala 7”; coleções do Egito, “saleta 8”; coleções etnográficas dos povos indígenas do Brasil e da América, “salão 9”.[footnoteRef:147] Ali estavam as coleções consideradas “completas” e “raras” aos “olhos dos apreciadores”. O uso das formas aumentativa e diminutiva para designar as salas indicia que a conformação do percurso expositivo pode ter decorrido de uma ordem prática: coleções maiores em volume foram abrigadas em salas maiores. No que se refere aos objetos das “Artes Mecânicas, Ciências Físicas e Artes Liberais”, além de considerá-los “antolhados” e merecedores de um abrigo “fora do Museu”, Ladislau colocava questões a seu respeito:  [147:  Ibidem, p. 248 e 250.
] 


Como, porém, poderá continuar o Museu nacional a ocupar-se de matérias tão amplas, e ao mesmo tempo tão heterogêneas, se para as ciências naturais, nas suas proporções mais restritas, de tanto ainda carece e com tamanhas dificuldades forceja pelas convenientemente curar?[footnoteRef:148] [148:  Ibidem, p. 286-287.
] 



Desse modo, o que temos em 1870 no que tange à “4ª Seção” é o uso de duas salas para material arqueológico – Egito, Pompeia e Brasil – e duas para materiais de natureza muito distinta – numismática, “usos e costumes” e “artes liberais” –, tudo em conformidade com o que estava definido como atributo da “4ª Seção” pelo Regulamento de 1842. Este modo de organizar e de dar a ver as coisas guardava traços dos antigos gabinetes de curiosidade, espaços cuja racionalidade consistia na acumulação e na exibição de material amplo e heterogêneo, representativo da natureza e da cultura (THOMPSON, 2014). Tal racionalidade esteve na origem dos museus modernos. Inicialmente ocupando os espaços privados das residências de uma elite ilustrada, as coleções desses gabientes foram depois transferidas para os museus que emergiam, abrindo sua visibilidade ao público (BENNETT, 1995). As aproximações entre o Museu Nacional e os antigos gabinetes de curiosidade, no que se refere à visualidade, eram evidentes até meados do século XIX. Segundo Segantini (2015), havia um continuum do modo de exibição, ou regime visivo, dos gabinetes de curiosidade no Museu Nacional perceptível na própria ocupação do espaço: até a década de 1840, toda a exposição da “4ª Seção” ficava numa única sala; apenas nos anos de 1850, depois de feita uma reforma no edifício, a “4ª Seção” passou a ocupar um espaço maior. Talvez por isso Ladislau tenha usado o termo “gabinete” para se referir à sala onde estavam as coleções numismáticas e as coleções mineralógicas, indiciando a presença no Museu Nacional, ainda na década de 1870, daquela antiga maneira de expor. Muito provavelmente, a exposição que Ladislau viu quando chegou ao Museu Nacional foi a arranjada por Araújo Porto-Alegre quando dirigiu a “4ª Seção”.[footnoteRef:149]  [149:  Manuel de Araújo Porto-Alegre foi membro do IHGB e representante do romantismo brasileiro. Ele dirigiu a “4ª Seção” do Museu Nacional no período de 1842 a 1859.
] 

Considerando então que a aglomeração daqueles objetos não se tratava de desordem, mas de um modo classificatório definido pelo Regulamento de 1842, podemos então dizer que Ladislau, ao criar seções e abolir outras com o novo Regulamento de 1876, levou a cabo uma reforma radical. As mudanças igualmente se estenderam sobre a dinâmica do Museu e, segundo João Batista de Lacerda, sobre a motivação dos funcionários. Lacerda chegou ao Museu no mesmo ano da reforma como subdiretor da “1ª Seção”:

A nova reforma começara bem auspiciada: sentia-se que havia um certo entusiasmo no trabalho, o desejo de erguer alto a reputação do Museu, e fazê-lo estimado do público e do governo da nação.  Trabalhava-se com afinco nos laboratórios e gabinetes; reviam-se as coleções, substituindo-se os velhos espécimes estragados por outros recentemente preparados; enchiam-se os armários; reuniam-se os ossos esparsos para compor os esqueletos; aproveitavam-se as peles; dava-se uma aparência estética às coleções expostas; pregavam-se novos rótulos e substituíam-se as denominações genéricas antigas por outras modernamente adotadas.[footnoteRef:150] [150:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 44-45.] 



No que se refere ao ordenamento espacial das exposições, em 1877 o prédio do Museu Nacional foi ampliado com a criação de dez novas salas, o que permitiu a Ladislau planejar uma nova ocupação dos espaços e realizar, tempos depois, a Exposição Antropológica Brasileira. Ladislau comemorava a conquista: 

“rejubilo-me em declarar que, conquanto no exterior do edifício em nada tenha sido alterado este estabelecimento, foi ele tão aumentado interiormente, que possui hoje o duplo do espaço de que para seus trabalhos e coleções mal lhe era permitido dispor há menos de um ano”.[footnoteRef:151]  [151:  RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Typ. de João Ignácio da Silva, 1877, p. 7.
] 


Com o acréscimo do espaço, uma área foi destinada para a taxidermia e outra para os cursos públicos. As demais dependências do prédio foram ocupadas pelas coleções. Para a Exposição Antropológica foram reservadas oito salas que passaram a abrigar as coleções da antropologia (“1ª Seção”) e da arqueologia e etnografia (“Seção Anexa”), que até a reforma do prédio estavam distribuídas em quatro salas. A ampliação do prédio certamente impactou no ordenamento expositivo adotado até então e permitiu a Ladislau agrupar as coleções do modo que julgava mais adequado. O seu projeto expositivo e classificatório para 1882, que nos interessa mais de perto e para o qual Ladislau criou suas próprias instruções e lançou mão de uma museografia “moderna” tal qual a utilizada nas exposições universais e nos museus estrangeiros, guardava algumas especificidades, embora não diferisse totalmente daqueles adotados em outros museus do mundo. 
Na Inglaterra, o Pitt Rivers Museum utilizava, em fins do século XIX, uma expografia pautada na serialização conforme similaridade morfológica dos objetos, exibidos do mais simples ao mais complexo, independentemente da sua proveniência ou função. Tratava-se de um ordenamento expositivo temporalmente linear e profundamente evolucionista de compreensão da história humana (CONKLIN, 2015, p. 69). A ideia do desenvolvimento técnico gradativo como evidência do progresso humano e a teoria darwinista tiveram forte peso sobre o pensamento antropológico de Pitt Rivers e, consequentemente, sobre o arranjo expositivo daquele museu (CHAPMAN, 1885). Na Alemanha, o Museu Etnológico de Berlim, dirigido por Adolf Bastian, aplicava nas exposições um ordenamento baseado no critério geográfico que assegurava a particularidade dos povos ali representados. Bastian foi um etnólogo alemão, herdeiro da tradição historicista e esteve à frente do Museu Etnológico de Berlim entre 1873 e 1905.[footnoteRef:152] Ali, o predomínio da perspectiva particularista foi derivada de um projeto científico que partia de centros locais/regionais para entender a cultura e a história humana, formando assim um “arquivo da humanidade”, com coleções de todos os povos, de todos os tempos e de todas as partes do mundo; as exposições seguiam então uma organização geográfica, eram menos serialistas e continham em menor grau a ideia de progresso (PENNY, 2002).   [152:  Franz Boas recebeu formação de Adolf Bastian antes de sua partida para os EUA (PENNY, 2002).
] 

A ideia de ordenar as coisas pelo critério geográfico não era nova. Na França ainda na primeira metade do século XIX, Edmé-François Jomard (1777-1862)[footnoteRef:153] propôs nos anos 1830 a criação de um museu geoetnográfico porque, segundo ele, “lugares e homens são inseparáveis”.[footnoteRef:154] Para Jomard, os objetos deveriam ser classificados conforme a função, das mais fundamentais às mais complexas, e a proveniência. O museu não se concretizou, mas suas ideias atravessaram o tempo e serviram de inspiração na organização do Museu do Trocadéro dirigido por Ernest Hamy (DIAS, 1991), com quem Ladislau – e também Adolf Bastian – frequentemente se correspondia. Hamy assim definiu a classificação a ser adotada naquela instituição: [153:  Engenheiro, geógrafo e arqueólogo, Jomard foi presidente da Sociedade de Geografia de Paris e diretor do departamento de cartas geográficas e coleções etnográficas da Biblioteca Real da França, criado em 1828.
]  [154:  Jomard apud DIAS, 1991, p. 126, tradução nossa.
] 


1. As coleções do Museu de Etnografia serão classificadas geograficamente, de acordo com sua origem. 2. Os objetos de qualquer natureza proveniente de um mesmo povo serão reunidos em um mesmo grupo. 3. As coleções originárias de povos habitantes de países vizinhos serão, quando possível, localizados em salas ou vitrines limítrofes. 4. Em cada sala contendo objetos fornecidos por um povo, estes objetos serão subdivididos em vários grupos, conforme a proveniência de tribos ou raças diferentes, extintas ou vivas. 5. Será levada em consideração, na classificação dos objetos, a data de sua fabricação ou de seu uso. 6. A cor das etiquetas indica a quais grupos étnicos pertencem os produtores de cada objeto.[footnoteRef:155] [155:  2AM1G1c. Pasta 17. Brouillon et notes pour le Guide dans la galerie américaine par Ernest Théodore Hamy. Classement géneral des groups. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris. Tradução nossa. 
] 



Hamy orientou que coleções oriundas de “povos habitantes de países vizinhos” fossem colocadas proximamente, transformando vitrines e salas em fronteiras e fazendo do percurso expositivo um passeio pelo mundo. O uso da proveniência como primeiro critério classificatório possuía assim um duplo efeito: o ordenamento das coleções e o ordenamento espacial do museu. Ou seja, classificar as coleções pelo critério geográfico significava igualmente organizar o espaço museológico geograficamente. De acorco com Grognet (2009), o agrupamento dos objetos por origem geográfica visava apresentar as produções materiais de diversas regiões e suas respectivas zonas de influência e de contato. 
Feito o agrupamento dos objetos pela proveniência, geográfica e racial, Hamy estabeleceu que, sem seguida, eles fossem classificados com base na “ordem na qual se desenvolvem as necessidades e as tendências do homem”,[footnoteRef:156] formando então novos grupos e classes identificados pela função: [156:  2AM1G1c. Pasta 17. Brouillon et notes pour le Guide dans la galerie américaine par Ernest Théodore Hamy. Classement géneral des groups. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris. Tradução nossa. 
] 


Grupo I – Caracteres Físicos 
Classe 1: tipos étnicos; Classe 2: deformações étnicas
Grupo II – Material primordial da vida
Classe 1: alimentação [...]; Classe 2: objetos de defesa [...]; Classe 3: habitação e vida familiar [...]; Classe 4: vestimentas e ornamentos [...]; Classe 5: meios de comunicação [...]
Grupo III - Material industrial e comercial
Classe 1: Indústria [...]; Classe 2: Comércio [...]
Grupo IV - Material de artes e ciências
Classe 1: arte [...]; Classe 2: ciência [...]
Grupo V - Cultos e superstições
Classe 1: feitiçaria; Classe 2: representação de divindades; Classe 3: objetos que servem ao culto - sacrifícios 
Grupo VI - Material da vida social 
Classe 1: costumes; cerimônias; Classe 2: necessidades artificiais [...]; Classe 3: jogos, teatro, atividade física; Classe 4: cartas, insígnias hierárquicas, emblemas, brasões; Classe 5: justiça – pena e suplícios; Classe 6: objetos que servem aos direitos cívicos; Classe 7: sepulturas
Grupo suplementar – objetos de uso desconhecido[footnoteRef:157] [157:  2AM1G1b. Pasta 11. Projet de classification des collections ethnographiques. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris. Tradução nossa. ] 


A classificação por função estava fundamentada na crença de que os objetos, em todas as culturas, possuíam funções universais criadas a partir das necessidades humanas, como comer, habitar, vestir. Para compreender seu sentido, eles não poderiam ser analisados individualmente, mas em grupo porque se entendia que os significados eram estabelecidos numa relação (DIAS, 1991). Daí a metodologia de análise comumente aplicada: a comparação. A história e os costumes dos povos seriam conhecidos por meio do estudo comparativo de sua produção material, devidamente descrita e classificada (CONKLIN, 2015, p. 68).  
No início do ano de 1882 foram impressas as instruções de Ladislau a respeito dos objetos necessários à Exposição Antropológica Brasileira, acompanhadas do ofício trocado entre ele e o ministro da agricultura no ano anterior, onde tratava da organização da mostra e da circular do ministro endossando o pedido. A tática de recorrer aos jornais para apelar por coleções para o Museu Nacional, já conhecida de Ladislau e julgada eficaz, foi uma vez mais posta em prática. A solicitação dirigida ao público letrado demandava uma infinidade de objetos distribuídos em três grandes “seções” que lhe “pareceu conveniente dividir”, a saber: antropologia, arqueologia e etnologia.[footnoteRef:158] Em cada seção os objetos foram subdivididos em grupos, conforme tipologia e função: [158:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 


Primeira Seção. Antropologia
1º grupo. Esqueletos ou ossos separados somente de raça aborígene.
2º grupo. Múmias ornatos das mesmas. 
3º grupo. Colares de dentes e de ossos humanos.
Segunda Seção. Arqueologia
1º grupo (objetos de pedra). Machados polidos. Machados de pedra lascada [...]
2º grupo (objetos de argila). Vasos de uso desconhecido. Urnas tumulares [...]
3º grupo (artefatos de ossos e madeira). Artefatos ornamentais encontrados nas igaçabas ou túmulos indígenas. 
Terceira Seção. Etnologia. 
1º grupo (objetos de guerra). Arcos. Flechas. Clavas [...]
2º grupo (objetos de caça ou pesca). Arcos. Flechas. Dardos [...]
3º grupo (objetos de penas e ornatos). Acangatans. Pulseiras. Perneiras [...] 
4º grupo (objetos para festividades). Máscaras. Luvas de palha. Chocalhos [...]
5º grupo (objetos religiosos e fúnebres). Ídolos. Máscaras. Tambores [...]
6º grupo (objetos de uso doméstico). Cachimbos. Pinças para cigarros [...]
7º grupo. Vocábulos gerais ou parciais aborígenes. Lendas nas diferentes línguas indígenas. Impressos antigos e modernos. Manuscritos antigos e modernos. Cópia de inscrições indígenas.
8º grupo. Modelos de cabana indígena.[footnoteRef:159]   [159:  Ibidem. ] 



A classe de grupos criados por Ladislau, ora partiu da tipologia dos objetos, ora da função. Os três grupos da “Seção de Antropologia” foram organizados pela tipologia: referiam-se ao material humano remanescente. Um grupo reuniria ossos e esqueletos, outro, os corpos conservados pelo processo de mumificação e um terceiro formado por adornos constituídos de matéria osteológica. A “Seção de Arqueologia” igualmente foi composta por três grupos conforme a tipologia, porém associada à técnica empregada na produção. O primeiro grupo incluía objetos de pedra, talhada e polida; o segundo de argila; o terceiro de madeira e osso. Vale ressaltar que a técnica como índice para compreensão das sociedades humanas serviu de base teórica para construção de modelos explicativos sobre o passado longínquo. No caso europeu, em meados do século XIX foi criado o modelo explicativo predominante que dividiu esse passado profundo em três tempos subsequentes: o paleolítico, o neolítico e a idade do bronze e do ferro, cada qual delimitado por um conhecimento técnico que ia do mais simples ao mais complexo – pedra lascada, pedra polida e fundição de metais, respectivamente. O domínio tecnológico revelava o progresso humano porque técnica e capacidade intelectual estavam intimamente associadas. O sistema das três idades integrado à gradação das formas sociais se tornou a base de um projeto científico que comparava as sociedades colocadas em um mesmo estágio de evolução, ainda que não fossem contemporâneas entre si (CATALDI, 2019). 
Já a “Seção de Etnologia” de Ladislau incluía o maior número de grupos, organizados sobretudo por função: no primeiro grupo estavam os objetos de guerra; no segundo, caça ou pesca; terceiro, penas e ornatos; quarto, objetos para festividades; quinto, religiosos e fúnebres; sexto, de uso doméstico; sétimo, impressos modernos e antigos sobre vocábulos e lendas indígenas e cópia de inscrições; oitavo, modelos de cabanas indígenas.[footnoteRef:160] Apenas o terceiro grupo de objetos indicava a tipologia “pena”. Todos representavam as necessidades gerais da vida humana, como guerra, alimentação, ornamentos, religiosidade, comunicação, habitação. Sobre o uso do critério geográfico, neste caso ele foi dispensado. Acreditamos que por duas razões. Primeira, o corte espacial estava dado na própria proposta do evento: tratava-se de uma exposição de objetos do Brasil, reafirmado em toda a sua unidade. A exposição, sem agrupar os objetos por províncias ou regiões, apresentou ao público a imagem de um país homogêneo e apagou a heterogeneidade das populações indígenas ali representadas. Mas se as escolhas de Ladislau visualmente generalizaram os povos indígenas do Brasil, contribuindo para a disseminação de um olhar homogeneizador sobre eles, especialmente para o observador não letrado, limitado à experiência visual, o mesmo não se pode dizer do Guia da Exposição, que trouxe informações do local e do grupo indígena junto ao objeto listado. Para o público alfabetizado, era possível atentar às particularidades do que estava exposto.   [160:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.] 

   




Figura 1 - Trecho do Guia da Exposição Antropológica Brasileira

[image: ]
      	      Fonte: Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do 
                    Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. de G. Leuzinger e Filhos, 1882, p. 56.


Segundo, tratava-se de uma exposição científica, isto é, antropológica e, por isso, o critério classificatório de base escolhido por Ladislau correspondeu aos saberes que a constituíam – antropologia, arqueologia e etnologia. É interessante notar que o termo etnologia usado por Ladislau nas instruções não se repetiu no evento. Lá foi empregado etnografia porque é este o termo que está posto no Guia da Exposição. Parece-nos que havia sinonímia entre eles. A ambiguidade no uso do termo não foi peculiar a Ladislau. No IHGB, Instituto ao qual ele era associado, enquanto etnografia era largamente utilizada, o termo etnologia era quase inexistente e nos dicionários da época é notável certo intercâmbio semântico entre ambas (KODAMA, 2009, p. 142-143). Na França a etnografia poderia ser compreendida como uma ciência descritiva de auxílio das ciências naturais e das ciências históricas e a etnologia, como o estudo das “raças”, mas o significado de ambas não era compartilhado de maneira unânime pela comunidade científica do século XIX (GROGNET, 2009). Dias (1991) também ressaltou a diversidade semântica dos termos, afirmando que enquanto em países como Inglaterra, Alemanha e Itália buscou-se uma fusão entre etnografia, etnologia e antropologia, na França subsistiu a falta de consenso no uso da terminologia, o que criou uma clivagem epistemológica onde os termos representavam campos teóricos e institucionais específicos, pelo menos até os anos de 1930 (DIAS, 1991, p. 31). 
Se o espaço da Exposição Antropológia não foi geograficamente determinado no ordenamento expositivo, o tempo tampouco seguiu definido. Uma dimensão temporal imprecisa marcou a mostra planejada por Ladislau Netto. Diferentemente do projeto classificatório de Hamy, que pedia que fosse levado “em consideração, na classificação dos objetos, a data de sua fabricação ou de seu uso”,[footnoteRef:161] as instruções de Ladislau não pediram a datação dos objetos, nem da produção, nem da coleta, e a cronologia não figurou como critério classificatório, embora a percepção do tempo estivesse presente subliminarmente no percurso expositivo. Os artefatos classificados como arqueológicos remetiam à noção de um tempo distante, de vidas extintas, enquanto os objetos etnográficos portavam outra temporalidade, contemporânea, de contato simultâneo, ainda que este contato não significasse que os envolvidos estivessem na mesma ordem temporal. Isso porque indígenas e não indígenas, apesar de coetâneos, foram situados em tempos não sincrônicos e, por consequência, posicionados em lugares distintos na escala evolutiva. Fabian (2013), preocupado em pensar as relações entre o tempo e o Outro na antropologia, afirmou que do discurso cientificista decorreu o rebaixamento diacrônico de grupos espacialmente distanciados: “os esforços da antropologia em estabelecer relações com o seu Outro por meio de mecanismos temporais sugeriram uma afirmação da diferença como distância.” (FABIAN, 2013, p. 52). O distanciamento espaço-temporal suprimiu a simultaneidade do encontro etnográfico. A negação dessa simultaneidade foi qualificada por Fabian como “uso esquizofrênico do tempo”. A ideia de “primitivo” é exemplo disso. Ela coloca os antropólogos em uma posição privilegiada no tempo e, concomitantemente, transferem os outros a um estágio de desenvolvimento inferior. Tal percepção surgiu no século XIX, quando o discurso científico ocidental esteve pautado na crença iluminista de progresso, único e universal, e se manteve em diversos trabalhos do século XX alinhados com o relativismo cultural anglo-americano e com o estruturalismo (FABIAN, 2013).  [161:  2AM1G1c. Pasta 17. Brouillon et notes pour le Guide dans la galerie américaine par Ernest Théodore Hamy. Classement géneral des groups. Biblioteca Central do Museu de História Natural, Paris. Tradução nossa. ] 

Compreensão semelhante do tempo parece ter havido entre os “modernos” do Brasil oitocentista, como Temístocles Cézar (2008; 2011) definiu os intelectuais que, diferentemente daqueles tidos como “antigos”, instauraram uma nova ordem no tempo. Enquanto para os intelectuais “antigos” a história era tomada como “mestra da vida”, para os “modernos”, que também incorporavam esta “lição”, havia dois elementos adicionais: a história como evolução, ligada à ideia de progresso, e a definição da distância no espaço como distância no tempo. Segundo Temístocles, a comparação, frequentemente usada como recurso discursivo, olhava para a diferença, no caso dos “antigos”, e para a semelhança, no caso dos “modernos”, na tessitura das interpretações sobre o mundo antigo e o passado do Brasil. A retórica da nacionalidade, comum a ambos, primava pela explicação das origens da nação, a qual era desafiada pela questão: de onde viemos? Entender a origem do indígena, uma vez que a do africano e a do português estava clara, era forçoso porque o domínio do passado do “selvagem” implicava na sua incorporação ao processo civilizador (CÉZAR, 2008 e 2011). 
Ocorre que os objetos indígenas não dispunham de marcos temporais, tais quais os monumentos, os documentos escritos ou outras evidências do passado que serviam à cultura histórica oitocentista, para a qual organizar cronologicamente o tempo era sinônimo de “civilização” (GUIMARÃES, 2000). Para explicar o enigmático passado indígena, era então necessário recorrer ao tempo da natureza, caminho proposto por Martius (GUIMARÃES, 2000). Talvez por isso Ladislau não tenha submetido, enquanto organizava a Exposição Antropológica Brasileira, os objetos indígenas ao critério cronológico de classificação, mas, ao contrário, colocou-os em uma dimensão temporal ahistórica, a mesma que se aplicava a seus produtores. A eles, indígenas e seus objetos, valia a noção naturalizada do tempo como instrumento heurístico de compreensão de um passado indizível pela história. 
Considerados o tempo e o espaço na lógica epistemológica e classificatória de Ladislau Netto, passemos agora a analisar a aplicabilidade das suas instruções no espaço expositivo. É nosso interesse avaliar como ele articulou suas concepções científicas à museografia da exposição, comunicando-as visualmente ao público. 

2.3 (Re)Visitando a exposição: um olhar sobre os objetos “dignos de ver”


	Em 29 de julho de 1882 foi inaugurada a Exposição Antropológica Brasileira no Museu Nacional. A escolha da data foi proposital. Era o dia do aniversário da princesa Isabel. Era prática comum homenagear a família imperial neste tipo de evento. A Exposição de História do Brasil de 1881 da Biblioteca Nacional foi inaugurada em 2 de dezembro, aniversário do imperador Pedro II. O evento de abertura contou com a presença da família imperial e de outras personalidades do mundo político, como o “presidente do conselho e ministro do império, senadores e deputados, vários membros do corpo diplomático e cidadãos de diversas classes”,[footnoteRef:162] que foram recebidos ao som do hino nacional. A música para animar a cerimônia ficou a cargo da banda do Asilo de Meninos Desvalidos, que teve como integrantes: “[ilegível] Victorino dos Santos, Francisco Isidro Monteiro, Américo Felippe Telles, Horácio José [ilegível] e Joaquim Francisco de Sousa”.[footnoteRef:163] Fundado em 1875, o Asilo estava situado no bairro de Vila Isabel e funcionou até 1889. Em 1882, era dirigido pelo médico João Joaquim Pizarro, também diretor da “1ª Seção de Antropologia, Zoologia, Anatomia e Paleontologia Animal” do Museu Nacional. O Asilo atendia meninos menores de 12 anos, pobres, órfãos ou não, e adotava concepções médicas, sobretudo higienistas, na sua formação. A presença de crianças negras era expressiva (SOUZA, 2008; BRAGA, 2014; RIZZINI e GONDRA, 2014). [162:  Jornal do Commercio, 30 de julho de 1882, n. 210, p. 1. Biblioteca Nacional. 
]  [163:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor geral do Museu Nacional ao diretor do Asilo dos Meninos Desvalidos agradecendo os serviços prestados pelos menores em 13 de setembro 1882.
] 

	A solenidade contou ainda com o discurso proferido por Ladislau Netto, que assim se pronunciou:

Senhor, este é o certâmen mais nacional que as ciências e as letras poderiam, congratuladas, imaginar e realizar no fito de soerguer o Império do Brasil ao nível da intelectualidade universal [...].
E esse grandioso remate de nossos trabalhos, e esse almejado fim de nossas aspirações, o consenso público, o apoio das sociedades sábias e a mal contida surpresa de quantos aqui se acham, estão a testificar ser o grande jubileu de antropologia brasileira, que hoje se inaugura neste Museu [...].  
E essa corrente promotora de tantos benefícios acaba de ser agora, no extenso império do Cruzeiro, a corda vibrada no coração do povo, rapidamente incendido ao mais vivo interesse pela raça dos nossos aborígenes [...]. 
[...] e, pois, com a rutilante centelha de seu eterno cogitar ateando no cérebro das multidões o amor aos estudos desses antigos e briosos senhores do solo americano, contenta-se, por ora, em haver cuidado deles, desvendando as mais fecundas messes para as desalentadas letras nacionais, o mais brilhante estádio para as investigações etnográficas sobre os nossos autóctones [...].
Este certâmen é uma simples tentativa, ou melhor, é o primeiro ensaio de um empreendimento para o qual vejo que se dilatam amplos e atrativos horizontes [...].
Ensaio, porém, que seja, vede Senhor, que desconhecida serie de pensamentos de subido nos acode ao contemplar o aspecto de tão estranhos artefatos [...].
A imaginação, guiada pelo que neste recinto se nos depara e nos maravilha, ora vencendo o espaço rompe por sobre as ínvias florestas do grande estuário do Amazonas e vai pousar a beira do lar hospitaleiro dos Ipurinãs, nas margens do extenso Aquiry ou nas tristonhas malocas dos últimos descendentes dos nobres turiuáras e tembés, no alto vale do Capim, ora abstraindo do decurso dos séculos, penetra ao fundo dos necrotérios sagrados dos valentes Aruans, na ilha de Marajó, e acompanha o cerimonial solene e grave com que vai ser ali depositada a urna funerária e sumtuosamente adornada a que foram confiados os ossos venerandos do chefe mais bravo ou do mais velho guerreiro da tribo.
Pois bem, Senhor, faça o governo de Vossa Majestade que não em mente, mas de fato se tornem conhecidos, examinados e vulgarizados estes caracteres da pura raça brasileira e estes documentos do ante-amanhã da história nacional [...].[footnoteRef:164] [164:  Gazeta de Notícias, 30 julho de 1882, n. 210, p. 2. Biblioteca Nacional.] 



O discurso de Ladislau é longo e destacamos aqui apenas alguns trechos, que julgamos trazer aspectos importantes. Primeiro Ladislau dirigiu sua fala diretamente ao imperador, em quem depositava a esperança de “ampliar os horizontes” do seu “empreendimento”. Ladislau não especificou que ampliação era esta, embora saibamos que ele planejava realizar uma exposição antropológica americana, com coleções representativas dos povos do continente; ele igualmente planejava criar um museu etnográfico e arqueológico. Diante do “certame nacional”, do “jubileu da antropologia”, da “corda vibrada no coração do povo” que a Exposição Antropológica representava, Ladislau aproveitou da ocasião para sensibilizar o governo imperial para seus projetos, que na verdade nunca se concretizaram. 
Segundo, é a preocupação de Ladislau com o público. Disse ele que aquele evento era o “remate” do seu trabalho. Ladislau entendia bem que um museu não se faz sem público e que expor o trabalho ali desenvolvido à apreciação pública era a etapa final da produção do conhecimento no espaço museal. Ele disse que o “consenso público” e o “apoio das sociedades sábias” faziam parte das suas “aspirações”, dintinguindo assim o público em dois: o amplo, a quem o conhecimento sobre a “raça” deveria ser “vulgarizado”, e o especializado. Ladislau compreendia que é a dimensão pública do museu que confere legitimação às práticas ali realizadas e precisava do reconhecimento e da aceitação dos pares e da sociedade para tornar a ciência válida e necessária. Além disso, ele desejava exercer algum efeito sobre a “imaginação” do visitante, atingindo o “cérebro das multidões” ao apresentar-lhe “estranhos artefatos” dos “senhores do solo americano”. Contemplá-los provocaria a fantasia e romperia as barreiras do espaço, transportando o visitante a uma viagem do Amazonas ao Pará; das “florestas ínvias”, passando pelas habitações indígenas até os rituais sagrados do sepultamento. Aquela experiência visual deixaria o visitante em “maravilha”, permitindo-o imaginar os modos de ser e viver dos indígenas e conhecer os “documentos” da história nacional. 
	Depois de inaugurada, a Exposição esteve aberta durante três meses, período no qual o público pode visitá-la, percorrer as oito salas que integravam a mostra e ver toda a estrutura expositiva montada em dioramas e panóplias. Os dioramas consistiam em cenários onde se imaginava reproduzir o modo de vida “selvagem”. Esculturas feitas em papel machê apareciam junto aos objetos, demonstrando seu uso para o observador. Este recurso expositivo criava um efeito de realidade e verossimilhança, bastante diferente da experiência visual advinda das habituais vitrines e armários. Já as panóplias consistiam na exibição vertical e simétrica dos objetos semelhantes na forma e na função. Este tipo de estrutura expositiva era marcada pela exaustão: exibia-se repetidamente uma grande quantidade de coisas morfologicamente semelhantes, servindo ao olhar dos cientistas interessados na análise comparativa. 
Cada sala foi organizada por áreas de saber e designada pelo nome daqueles que, de algum modo, contribuíram para o conhecimento da temática indígena. Seguindo a ordem do Guia da Exposição, as salas foram assim nomeadas: 1) Sala Vaz de Caminha – etnografia; 2) Sala Rodrigues Ferreira – etnografia; 3) Sala Lery – arqueologia; 4) Sala Hartt – arqueologia; 5) Sala Lund – antropologia; 6) Sala Martius – etnografia e arqueologia; 7) Sala Gabriel Soares – etnografia e arqueologia; 8) Sala Anchieta – etnografia. O Guia da Exposição foi elaborado para orientar o observador letrado no percurso da visita. O impresso trazia, para cada sala, um sucinto texto de apresentação com o resumo dos objetos que ali se encontravam, por vezes acompanhado de informações sobre os colecionadores ou de instruções relativas ao comportamento durante a visita. Após o texto de apresentação, havia então a relação dos objetos, aos quais era atribuído um número e informações, quase sempre incompletas, do uso, do grupo indígena, da proveniência e do expositor. Para alguns poucos objetos, havia uma narrativa sobre seu uso ou sobre sua aquisição. Neste último caso, a narrativa em geral era fundada em relatos dramáticos de conflitos entre indígenas e não indígenas. Tomaremos o Guia como base para tratar da ambiência das oito salas e dos seus componentes.
A sala Vaz de Caminha[footnoteRef:165] reunia objetos da etnografia, como arcos, flechas, lanças e remos “de diferentes tribos do Brasil”.[footnoteRef:166] Entre as “tribos” estavam os “Jurus”, “Matanaués”, “Guajajara”, “Jumas”, “Guanás”, “Carajá”, “botocudos Nak-nanuks”, “Parintintins”, “Coroados”, “Cucumã”, “Cambebas”, “Conibos e Coxibos”. Entre os expositores estavam tanto os colecionadores particulares, como o imperador Pedro II, o conselheiro Carlos Affonso de Assis Figueiredo, Conde D’Eu, o Barão de Teffé e o Visconde de Paranaguá, quanto instituições, como o Liceu do Ceará, o Museu Paraense, o Instituto Arqueológico Pernambucano, o Museu Paranaense e o próprio Museu Nacional. Três itens tinham em sua descrição casos de guerra, o que os tornava testemunhos dos episódios narrados:  [165:  Pero Vaz de Caminha (1450-1500) foi o escrivão da frota de Pedro Álvares Cabral que aportou na América portuguesa em 1500. Ele redigiu a carta ao rei de Portugal narrando o primeiro contato entre indígenas e portugueses.
]  [166:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 7.
] 


30. Flechas arrancadas do cadáver dissecado de Silverio da Costa Alecrim, morto pelos Botocudos na Lagoa Grande, a 21 léguas abaixo de Philadelphia, a 17 de maio de 1882. – Exp: João Ferreira de Andrade Leite. [...]
35. Flechas tomadas no Ribeirão da Prata aos selvagens que atacaram a expedição de 30 homens do major Jorge Lopes da Costa Moreira, diretor da colônia militar de S. Lourenço, prov. de Mato Grosso. – Exp: M. Paranaense.
36. Flechas com que os Matanaués, no rio Aripuanã, município de Borba, prov. do Pará, assassinaram 5 pessoas. (MN).[footnoteRef:167] [167:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 9-10.
] 



As flechas, tomadas como objetos de ataque, nunca de defesa, adquiriram uma significação que foi além do seu uso: eram prova da “barbárie” atribuída aos indígenas, a quem foram associados termos como “cadáver dissecado”, “atacaram” e “assassinaram”, todos imbuídos de um sentido antivida e, por consequência, anti-humano. Pelo menos esta era a mensagem que se passava ao público letrado. Para o público não letrado, talvez ele visse ali apenas “curiosidades” – o texto associado à coisa certamente altera a percepção visual do observador. A resistência indígena contra a ação de invasores foi lida como um gesto “selvagem” daqueles que ainda não tinham evoluído ao nível da “civilização”. O episódio dos “botocudos” que teriam “dissecado” o cadáver do Silvério Alecrim e cujas flechas foram colecionadas por João Ferreira de Andrade Leite é um bom exemplo. Tratamos desse assunto no primeiro capítulo, onde vimos que a luta indígena foi travada em função da invasão que se fazia no seu território para construção da ferrovia Bahia-Minas e que, uma semana após este confronto que levou Silvério à morte, ouviu-se histórias, não confirmadas pelas autoridades mineiras, da morte de trinta indígenas como retaliação. A área onde foram recolhidas as flechas estava numa região de conflitos. Claro que isso não foi posto nem no Guia, nem na sala da exposição. Contudo, numa perspectiva crítica, não podemos perder de vista a dimensão contemplativa de uma museografia que anistia a violência e que apaga as condições de formação das coleções. 
Interessante destacar ainda que aquelas flechas, mesmo no Museu, ainda eram perigosas. Uma ordem expressa no Guia afirmava que era terminantemente “proibido tocar nos objetos expostos, ainda que sob o pretexto de pô-los em ordem; tanto mais quanto convém advertir que alguns dos referidos objetos estão envenenados”.[footnoteRef:168] O toque gerava riscos à vida e à própria coleção em exibição. O desejo de conservar era o que impedia o alcance das mãos: conservar os objetos e a expografia, em nome da segurança, impunha a interdição do tato. A experiência sensorial consentida era a visual.   [168:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 7.
] 

A sala seguinte é a Rodrigues Ferreira,[footnoteRef:169] que guardava algumas semelhanças com a sala anterior. Ali estavam objetos etnográficos, como “flechas envenenadas”, acrescidas de “instrumentos de guerra, de caça, de pesca e de música” de propriedade dos já citados expositores da sala anterior e de outros por citar, como Amélia Cavalcanti de Albuquerque, Cônego Amorim, Major Martins Guimarães, Instituto Onze de Agosto do Maranhão e o Instituto Arqueológico Alagoano.[footnoteRef:170] Os grupos indígenas ali representados eram os “Ipurinãs”, “Araras”, “Caripunas”, “Jurunas”, “Maués”, “Caingangs”, “Tembés”, “Parecis”, “Uapixanas”, “Guatós”, “Chambioá”, “Cherente”, “Caiguás” somados aos outros já mencionados na sala anterior (exceto os “Jurus”, “Jumas” e “Cucumã”). Havia na sala um “arco” resignificado em troféu de guerra. A descrição que o acompanhava afirmava que se tratava de um objeto, número 97, subtraído de um vencido: “Arco tomado ao cacique Voãe, botocudo, em dezembro de 1881, no lugar denominado Estiva, município do Rio negro, província do Paraná (MN)”.[footnoteRef:171] Ali também estavam seis aquarelas minuciosamente descritas da coleção “de estampas da viagem científica do dr. do Alexandre Rodrigues Ferreira”[footnoteRef:172] e representações de indígenas em esculturas, algumas feitas sobre moldes vivos. Felizmente, a sala é rica em registro imagético.  [169:  Alexandre Rodrigues Ferreira (1756-1815) foi um naturalista brasileiro que, a pedido da Coroa portuguesa, chefiou entre 1783 e 1792 uma expedição que atravessou o Grão-Pará, Rio Negro, Mato Grosso e Cuiabá. 
]  [170:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 11.
]  [171:  Ibidem, p. 18.
]  [172:  Ibidem, p. 18.] 

As imagens foram capturadas pelas lentes do fotógrafo brasileiro Marc Ferrez, que iniciou seu trabalho na década de 1860 e já na década de 1870 tinha uma atuação de destaque no Rio de Janeiro. Ele fez o acompanhamento fotográfico de projetos do governo, como construção de ferrovias, cultivo do café, a Comissão Geológica do Império (1875-1877) e se tornou responsável pela divulgação da imagem do Brasil no exterior, “participando de exposições internacionais, publicando imagens em diversas revistas e almanaques do período e por meio da intensa e constante produção e comercialização de imagens do Brasil no seu estabelecimento, na capital do Império” (BURGI, 2018, p. 74). Suas fotografias foram expostas na Exposição Universal da Filadélfia, em 1876, e na Exposição Universal de Paris, em 1889 (BARROS, 2009). Ele foi o fotógrafo da Exposição Antropológica Brasileira, mas infelizmente o registro fotográfico que chegou até nós não é de toda a Exposição, apenas de duas salas: a Rodrigues Ferreira e a Gabriel Soares. Não há imagens das demais. Não sabemos se não foram feitas ou se se perderam. Quanto à sala Rodrigues Ferreira, ele a fotografou a partir de diferentes ângulos, conforme figuras 2 a 8. 


Figura 2 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883932/icon883932.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.


Na figura 2 vemos uma escultura feminina, de pé, portando cestos ao lado de animais taxidermizados. Sobre a cabeça, estava possivelmente o “Pãnacary”, que servia para “cobrir a cabeça, carregar peixe e diferentes objetos”.[footnoteRef:173] Há também três ubás, espécies de canoas “feitas de casca de jutaí pelos Tembés do rio Capim”,[footnoteRef:174] dentro das quais estavam esculturas com “remos”[footnoteRef:175], insinuando a navegação por rios, acompanhadas do “covo” e “jequi”,[footnoteRef:176] objetos que serviam à pesca. No canto superior esquerdo está o nome da sala. Ao fundo, temos inúmeras panóplias constituídas de lanças, flechas, arcos e remos, além de outras três esculturas e de um “modelo de maloca”,[footnoteRef:177] que será registrado em primeiro plano pelo fotógrafo, como nos mostra a figura 3.  [173:  Sala Rodrigues Ferreira, item n. 96. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 18.
]  [174:  Sala Rodrigues Ferreira, item n. 90. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 17.
]  [175:  Há também a designação “jacumã” no item n. 101. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 18.
]  [176:  Sala Rodrigues Ferreira, itens n. 104 e n. 95, respectivamente. O covo também era chamado de “munzuá” na Bahia. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 18.
]  [177:  Há o registro de dois “modelos de maloca”, números 52 e 79. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 15-16.
] 




















Figura 3 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883930/icon883930.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.


Aí é possível ver duas esculturas posicionadas frente a frente. Elas foram modelas em papel maché pelo escultor Cândido Reis – que também modelou as representações de remadores da Figura 2 – e representam “um pagé a ministrar a um índio doente o famoso paricá”[footnoteRef:178], pó utilizado em cerimônias xamânicas e soprado nas narinas através de um tubo. As esculturas estavam vestidas e portavam adornos plumários. Ferrez ainda fotografou a outra lateral da sala, conforme a figura 4. A quantidade de armas organizadas em panóplias é expressiva. Lanças, arcos, flechas e bordunas, despossuídas da funcionalidade para a qual foram criadas, agora formam desenhos geométricos que decoravam a sala da exposição, indiciando o desarmamento dos povos indígenas e o triunfo da guerra sobre eles.  [178:  Gazeta de Notícias, 2 de junho de 1882, n.152, p. 1. Biblioteca Nacional.] 



Figura 4 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883931/icon883931.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.



Duas das panóplias que aparecem ao fundo da figura 4 foram centralizadas em outras fotos de Ferrez, que possivelmente intencionou chamar a atenção para os detalhes do que estava colocado neste tipo de estrutura expositiva, conforme se vê nas figuras 5 e 6.
















Figura 5 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883923/icon883923.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.

















Figura 6 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883927/icon883927.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.


Há ainda um terceiro registro de outras duas panóplias. Trata-se da junção de duas fotos, formando uma imagem só na figura 7. Em Fastos do Museu Nacional, de João Batista de Lacerda, consta apenas a imagem de uma delas.[footnoteRef:179] Ambas as panóplias não aparecem no registro panorâmico da sala Rodrigues Ferreira. Possivelmente, estavam localizadas onde se posicionou o fotógrafo. A imagem não nos informa de que se trata da sala Rodrigues Ferreira. Só nos foi possível associar a foto à sala porque cruzamos as informações do Guia com os objetos que visualizamos. Só há “tambores”, “flautas” e “maracás” na Rodrigues Ferreira, o que nos permitiu concluir que nestas duas panóplias Ladislau reuniu os instrumentos musicais exibidos da Exposição.  [179:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 100.] 


Figura 7 – Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883926/icon883926.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.


Ainda estava na sala Rodrigues Ferreira as figuras moldadas “em gesso pelo escultor Leon Després” sobre os corpos do José e do Zeferino, ambos Xerente que passaram pelo Museu Nacional, assunto que retomaremos no terceiro capítulo deste trabalho.[footnoteRef:180] Ocorre que a figura 8 nos mostra um fundo completamente diferente daquele apresentado nas demais imagens. É possível que o registro fotográfico seja anterior à Exposição, ainda no processo de montagem. [180:  Sala Rodrigues Ferreira, itens n. 88 e 89. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 17.] 


Figura 8 - Sala Rodrigues Ferreira (Etnografia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883928/icon883928.jpg]

Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.



As duas salas subsequentes tratava-se da Sala Lery[footnoteRef:181] e da Sala Hartt.[footnoteRef:182] Ambas exibiram objetos da arqueologia, como “fragmentos de louça antiga do Amazonas [...] e dos sambaquis do sul” e “produtos cerâmicos antigos”.[footnoteRef:183] Não há indicação de “tribo”. A Lery continha vasos e fragmentos “lisos”, “esculpidos” ou “pintados”, “ornatos zoomorfos” e “antropomorfos”, além de “ídolos”. Grande parte foi “exumada” no Pará e em Santa Catarina. O Museu Nacional era o único expositor de todos os itens. Já a sala Hartt apresentava um volume maior de coleções. Aí o Museu Nacional não foi o único expositor, mas foi o predominante entre o Museu Paraense, Museu Paranaense, o Instituto Arqueológico Alagoano e ao colecionador particular Gonçalves Tocantins. Havia ali “ídolos”, vasos e fragmentos, urnas funerárias, “igaçabas” e “panelas” provenientes do Amazonas, Pará, Ceará, Alagoas, Minas Gerais, Espírito Santo, Rio de Janeiro, Santa Catarina e Rio Grande do Sul. [181:  Jean de Léry (1536-1613) esteve no Brasil durante a França Antártica, período de dominação francesa no Rio de Janeiro. Publicou em 1578 Histoire d’un voyage fait en terre du Brésil, obra onde escreveu sobre os costumes indígenas.  
]  [182:  Charles Frederick Hartt (1840-1878) era geólogo e chefiou a Comissão Geológica do Império (1875-1877), expedição em que reuniu coleções para o Museu Nacional. Foi diretor da “3ª Seção” do Museu Nacional. Morreu em 1878, vítima de febre amarela.
]  [183:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 22 e 25.
] 

A sala seguinte era a Lund. Única dedicada à antropologia, ela apresentou ao visitante as coleções de ossos das instituições e dos colecionadores particulares. Dedicaremos a ela uma análise a parte, que faremos mais adiante. Passemos então à sala subsequente, chamada Sala Martius.[footnoteRef:184] Coleções da etnografia e da arqueologia compunham o ambiente. O material arqueológico era colecionado por Pedro II e foi exposto em armários. Tratava-se de coleções cerâmicas do Peru e da Guiana Holandesa.[footnoteRef:185] No Jornal do Comércio, a proveniência atribuída foi outra: “figura em 4 armários uma bela coleção arqueológica do Peru e Bolívia, propriedade de S. M. o Imperador”.[footnoteRef:186] Já as coleções etnográficas pertenciam ao capitão Joaquim Lourenço de Sá Ribas e aos museus Nacional, Paraense e Paranaense. Os grupos nelas representados correspondiam aos “Cajoás”, “Coroados”, “Turiuáras”, “Muras”, “Parintintins” e “Caiguás”. As coleções incluíam “vasos”, “cuia”, “balaio” e “tipitys”, além de “algumas belíssimas esteiras, jamachis ou uaturás, pacarás, pãnacarys, urupembas e alguns produtos cerâmicos modernos do Amazonas, do São Francisco (Alagoas) e do Paraná”.[footnoteRef:187] Chamamos a atenção para os “tipitis”, usados “para espremer mandioca” ou “para extrair óleo de sementes”.[footnoteRef:188] Na Exposição, foram reconhecidos por um visitante como um objeto de uso disseminado, uma “engenhosa prensa inventada pelos índios para extraírem o caldo da mandioca e da qual ainda no fim de três séculos, se serve o homem civilizado nas proximidades da capital do Império”.[footnoteRef:189] Quanto aos objetos cerâmicos, no Diário de Pernambuco eles foram destacados por sua beleza, aspecto que colocava os índios mais próximos da “civilização”:  [184:  Karl Friedrich Philipp von Martius (1794-1868) foi um naturalista alemão que veio ao Brasil como integrante da Missão Austríaca. Entre 1817 e 1820 percorreu, junto a Johann Baptist von Spix, várias províncias para estudar a flora brasileira. Em 1845, escreveu Como se deve escrever a história do Brasil, trabalho premiado no IHGB. 
]  [185:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 47.
]  [186:  Jornal do Commercio, 30 de julho de 1882, n. 210, p. 1. Biblioteca Nacional.]  [187:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 47.
]  [188:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 48.
]  [189:  Jornal do Commercio, 30 de julho de 1882, n. 210, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 


Nos objetos de barro ali expostos, embora feitos por mãos indígenas, reconhece-se já o dedo da civilização, o produto moderno; entretanto não é sem admiração que se olha para essa indústria do país e se medita na aptidão dos índios para os trabalhos cerâmicos. Os vasos de barro [...] são dignos de ver-se pelo bem acabado e gosto de sua forma e ornamentação.[footnoteRef:190]  [190:  Diário de Pernambuco, 17 de agosto de 1882, n. 186, 1882, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



A sala ulterior, denominada Gabriel Soares,[footnoteRef:191] reunia objetos da etnografia e da arqueologia que igualmente atraíram o olhar do visitante. Os objetos arqueológicos se tratava de “coleções arqueolíticas”.  Já entre os etnográficos, estavam “muitos produtos da arte plumária brasileira, adornos, tecidos e vestes”.[footnoteRef:192] Os “objetos de penas” foram descritos no Diário de Pernambuco como “de uma beleza incontestável pela combinação das cores e pelos formatos” e as vestimentas que usavam os Ticunas “nas suas danças e festas” eram “realmente dignas de ver-se e despertam a maior curiosidade”.[footnoteRef:193] Os grupos indígenas representados foram os “Guajajara”, “Karajá”, “Mundurucú”, “Ipurinã”, “Uápixana”, “Apinajé”, “botocudo”, “nação Bafuará”, “Maués”, “Caigangue”, “Tembés”, “Matanauês”, “Pauxianas”, “Jumas”, “Galibis”, “Parintintins”, “Guatós”, “Ticuna” e “Guaiacurús”. Apesar da extensa lista, a grande maioria dos objetos não tinha indicação da “tribo”. Extensa era também a lista dos expositores: Museu Nacional, Museu Paraense, Instituto Arqueológico Alagoano, o Museu Paranaense, o imperador Pedro II, Barão de Teffé, Amélia Cavalcanti de Albuquerque, Conde d’Eu, João Barbosa Rodrigues, Tommaso Bezzi e por fim Joaquim Monteiro Caminhoá. [191:  Gabriel Soares de Souza (1540-1591) foi um nobre português que em 1569 veio morar no Brasil. Escreveu o Tratado descriptivo do Brazil em 1587, trabalho que serviu ao estudo de Philipp von Martius e de Ferdinand Denis, segundo Varnhagen que o publicou em 1851.
]  [192:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 51.
]  [193:  Diário de Pernambuco, 17 de agosto de 1882, n. 186, 1882, p. 1. Biblioteca Nacional.] 

Interessante é que entre os objetos relacionados havia “cabeças”, que receberam os números 131, 132 e 144. A “cabeça” de número 144 era propriedade do imperador e, pelo que nos indica a descrição do Guia, ela consistia num tipo de mumificação praticado pelo povo Jívaro: “cabeça mumificada e reduzida de um chefe indígena do Equador, conservando toda a sua estrutura em miniatura”.[footnoteRef:194] Já os dois primeiros registros se referem àquelas mumificadas pelos Mundurucús e pertenciam ao Museu Nacional:  [194:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 60.
] 


“131. Cabeças de dois chefes Parintintins mumificados pelos Mundurucús. Depois do combate cortam os Mundurucús as cabeças dos inimigos mortos levam-nas para as suas aldeias e preparam-nas de modo que se conservam por longos anos. É o estimado troféu que sempre acompanha o guerreiro.
132. Cabeça de uma indígena Parintintin mumificada pelos Mundurucús”.[footnoteRef:195]  [195:  Ibidem, 1882, p. 59.
] 



A figura 9 traz a foto desta sala, mas não de todos os objetos, infelizmente. A imagem apresenta a junção de duas fotografias relativas a duas panóplias compostas por líticos. Segundo o Guia da Exposição, estavam nesta sala “instrumentos de pedra”. A ampliação da foto nos permite visualizar os números atribuídos aos itens e relacioná-los com o Guia, como o 137: “Machados de pedra em forma de crescente, na maior parte de diorito. (MN).” Ou ainda o 133: “Tangas inteiras e em fragmentos da ilha de Marajó, província do Pará, encontradas nos necrotérios indígenas d’aquela ilha, umas pintadas e outras com a cor natural do barro cozido. (MN)”; 135: “Grupo composto de numerosos tembetás e mirakitans, de quartzo, nefrite, orthoclasia, beryllo, porphyro, cornalina, gomma e resina. (MN)”; 161: “cetros, mãos de gral de diorito, quarto hyalino, syenito e granito. (MN)”.[footnoteRef:196] Os demais itens, como os “ornatos indígenas”, foram “dispostos em armários e vitrines centrais”.[footnoteRef:197] [196:  Ibidem, 1882, p. 59 a 61.
]  [197:  Jornal do Commercio, 30 de julho de 1882, n. 210, p. 1. Biblioteca Nacional.] 






Figura 9 – Sala Gabriel Soares (Etnografia e arqueologia)

[image: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_iconografia/icon883925/icon883925.jpg]161 e 137
133 e 135


Exposição Antropológica Brasileira: artefatos e aspectos da vida indígena, 1882, Museu Nacional.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.


Por fim, temos a Sala Anchieta dedicada à etnografia.[footnoteRef:198] Nela não foram exibidos objetos indígenas, mas material produzido sobre eles. Ali se expôs livros e material iconográfico existentes no Museu Nacional, na Biblioteca Nacional e no IHGB, além de alguns itens dos expositores particulares: fotografias do Barão de Teffé e de “Le Maistre, ministro da Alemanha”, medalhas de João Batista de Lacerda e de José Rodrigues Peixoto recebidas pela premiação no congresso antropológico da Exposição Universal de Paris em 1878 e “estampas cromo-litografadas” de propriedade do imperador.[footnoteRef:199] Os demais itens se tratavam de “obras relativas à língua tupi ou guarani [...]; livros sobre etnografia americana; quadros a óleo representando tipos de diversas tribos do Brasil; fotografias, gravuras a buril, cromo-litografias, litografias e aquarelas”.[footnoteRef:200] Observando a listagem das obras, encontramos trabalhos de José de Anchieta e de Ferdinand Denis, pinturas a óleo feitas em 1877 por N.A. Lytzen, estampas litografadas “para a obra da Comissão Científica do Ceará”, aquarelas da coleção de desenhos produzidos na viagem de Alexandre Rodrigues Ferreira e gravuras das seguintes publicações: Reise nach Brasilien (1820), do príncipe alemão Maximilian zu Wied-Neuwied; Reise in Brasilian  (1823), de Martius; Voyage pittoresque dans le Brésil (1835), de Rugendas. Enfim, esta era uma sala repleta de textos e ilustrações. [198:  O padre jesuíta José de Anchieta (1534-1597) atuou na catequização dos indígenas do Brasil e foi autor da primeira gramática da língua tupi.]  [199:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 70-71.
]  [200:  Ibidem, p. 63.
] 

Ali ainda havia pinturas a óleo de Décio Villares e de Francisco Aurelio de Figueiredo feitas especialmente para a Exposição Antropológica Brasileira.[footnoteRef:201] Parte das pinturas foi inspirada em fotografias ou nos desenhos que Ladislau Netto fez em viagem ao Norte meses antes da Exposição. Outra parte foi feita “ao natural”, com base nos indígenas que se fizeram presentes no Museu Nacional, assunto do qual trataremos no próximo capítulo. O conjunto iconográfico produzido por ambos os artistas consistiu em retratos de bustos, o que atribuía valor realista à obra. Segundo Nascimento (1991), a imagem produzida pelos pintores poderia ser definida pelo conceito de “clareza clássica, que está diretamente ligado ao ideal de perfeição, com que se copia a realidade. [...] A figura do conjunto de retratados apresenta sempre visibilidade perfeita, obtida através do recorte em um fundo neutro” (NASCIMENTO, 1991, p. 66). Abaixo mostramos o retrato do “Chamacôco, indígena da tribo do mesmo nome, atual aprendiz artilheiro da fortaleza de S. João, do Rio de Janeiro; de 20 anos de idade; em busto. Pintado a óleo do natural por Francisco Aurelio de Figueiredo.”[footnoteRef:202]  [201:  Francisco Aurelio de Figueiredo era irmão de Pedro Américo, autor da afamada obra Independência ou Morte (1888).
]  [202:  Sala Anchieta, item n. 7, Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 64. ] 





Figura 10 – Chamacôco

[image: C:\Users\miche\Downloads\Francisco Aurelio Chamacoco.JPG]

FIGUEIREDO, Francisco Aurelio de. Chamacôco. 1882. Óleo sobre tela. 51,5 x 42,5 cm. Em busto.[footnoteRef:203] [203:  Informações sobre esta e demais obras artísticas do Museu Nacional, ver PATERNOSTRO, Zuzana. Levantamento e classificação preliminar das principais obras do acervo histórico-artístico do Museu Nacional. 1988. SEMU/MN. Manuscrito.] 

Desaparecido no incêndio de 2018. 
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ. 
Foto: Michele de Barcelos Agostinho, 2017.


Em suma, o que podemos apreender após a apresentação das salas é que Ladislau reuniu os objetos etnográficos de guerra, caça, pesca e os instrumentos musicais nas duas primeiras salas, a Vaz de Caminha e a Rodrigues Ferreira. As duas salas seguintes, Lery e Hartt, agruparam os objetos arqueológicos, sobretudo cerâmicos: na Lery, vasos e ornatos; na Hartt, vasos, objetos funerários e “ídolos”. Na Sala Lund, da qual falaremos mais adiante, foram reunidas as coleções osteológicas da antropologia. Na sequência, as salas Martius e Gabriel Soares apresentaram material etnográfico e arqueológico concomitantemente, embora os objetos da etnografia fossem predominantes: na Martius estavam cerâmicas arqueológicas e não arqueológicas e alguns objetos “de palha”; na Gabriel Soares foram arranjadas as coleções de líticos, as “plumárias” e os “tecidos”. Por fim, na última sala, a Anchieta, exibiu material derivado da observação e do estudo das populações indígenas, como livros, pinturas e fotografias.   
Ladislau distribuiu os objetos no espaço museal conforme a função e a tipologia, sem demarcá-los geográfica ou temporalmente. As identidades indígenas estiveram então suspensas e a Exposição acabou por reforçar a generalização e a homogeneização destas populações, exceto no Guia, onde o observador letrado poderia acompanhar durante a visita os grupos indígenas a que pertenciam os objetos visíveis. Comparando este modo de arranjar as coisas com as instruções que publicou no jornal, podemos afirmar que, de modo geral, Ladislau aplicou no ordenamento expositivo as classificações que propôs nas instruções. As coleções da “Primeira Seção – Antropologia” ficaram na sala Lund. Os objetos da “Segunda Seção – Arqueologia” foram distribuídos em três salas: os do “1º grupo (objetos de pedra)” e os do “3º grupo (artefatos de ossos e madeira)” foram postos na Gabriel Soares; os do “2º grupo (objetos de argila)”, na sala Lery e Hartt. Por fim, o material da “Terceira Seção – Etnologia”, com o maior número de grupos, ocupou também o maior espaço: o “1º grupo (objetos de guerra)”, o “2º grupo (objetos de caça ou pesca)”, o “4º grupo (objetos para festividades)” e o “8º grupo – modelos de cabana” ficaram nas salas Vaz de Caminha e Rodrigues Ferreira; o “3º grupo (objetos de penas e ornatos)” e o “6º grupo (objetos de uso doméstico)” foram posicionados na Gabriel Soares; o “7º grupo”, que incluía vocábulos indígenas, lendas, impressos e manuscritos foram expostos na última sala, a Anchieta.
Quanto ao “5º grupo (objetos religiosos e fúnebres)” da “Terceira Seção – Etnologia”, ele foi diluído em diversas salas. Isso evidencia para nós que, apesar de Ladislau ter seguido seu projeto classificatório na organização da exposição, a complexidade dos objetos os levava a transitar entre definições múltiplas, exigindo de Ladislau por vezes a flexibilização das fronteiras disciplinares e a ressignificação das categorias que transformam as coisas da vida cotidiana em objetos de ciência. O “5º grupo” incluía “ídolos”, que foram colocados na sala Hartt porque foram tomados como arqueológicos e não etnográficos. O termo não constava na seção de arqueologia das suas instruções. O “5º grupo” incluía também “tambores” e “máscaras” que, aliás, apareciam duplamente nas instruções, tanto no “5º grupo” como objetos religiosos e fúnebres quanto no “4º grupo” de objetos para festividades. Na Exposição, os “tambores” foram postos na sala Rodrigues Ferreira junto aos “instrumentos de música”, expressão ausente das suas instruções e cujos objetos não tiveram associados ao caráter “fúnebre ou religioso”, exceto a “flauta usada nas festas dos Dabucuris (diabos) pelos indígenas do Amazonas”.[footnoteRef:204] Já as “máscaras”, que eram usadas pelos “Ticunas nas suas danças e festas; muito curiosas”,[footnoteRef:205] estavam situadas na Gabriel Soares junto às “vestimentas”. Estas foram definidas por um visitante como “vestimentas carnavalescas” ou “camisolas pintadas”,[footnoteRef:206] evidenciando um exercício do observador em compreender universos culturais alheios por meio de descritivos que lhe eram próximos. [204:  Sala Rodrigues Ferreira, item n. 25. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 13.
]  [205:  Sala Gabriel Soares, item n. 120. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 58.
]  [206:  Jornal do Commercio, 30 de julho de 1882, n. 210, p. 1. Biblioteca Nacional.] 

As nuances entre as instruções e o ordenamento expositivo de Ladislau não param por aí. A ordem das salas não foi a mesma ordem das instruções. A “Primeira Seção” de antropologia, por exemplo, estava no entremeio do percurso da exposição. Por outro lado, Ladislau optou por abrir e fechar a Exposição com objetos da “Terceira Seção”, etnologia nas instruções, etnografia no Guia. Talvez considerando o volume das coisas e a dimensão das salas, Ladislau criou um circuito que melhor adaptasse os objetos ao espaço. Ou ele simplesmente pode ter desejado iniciar e encerrar o percurso expositivo com aquilo que julgava mais interessante. A maneira como ele expôs as coisas também nos diz sobre suas intenções. A escolha por dioramas e planóplias evidencia o quanto Ladislau estava antenado com uma museografia “moderna” empregada internacionalmente. Era comum o uso de dioramas nas efêmeras exposições universais e nas exposições permanentes dos museus estrangeiros ao longo do século XIX e início do XX. Na Europa, uma engenharia do real era constituída nos espaços de exibição, despertando no observador um efeito de realidade baseado na representação e na verossimilhança dos modos de vida de africanos cativos das guerras coloniais (MAGUBANE, 2009). Esse efeito de realidade é perceptível também nas palavras de João Batista de Lacerda quando escreveu que na Exposição Antropológica do Museu Nacional “armaram-se nas salas da exposição cabanas com as redes e apetrechos domésticos do índio, canoas e ubás, como no ato da pesca; figuras de índio na caça, tudo por imitação do natural”.[footnoteRef:207]  [207:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 58.] 

As panóplias eram igualmente de uso frequente nas exposições estrangeiras, servindo à análise comparativa dos cientistas. Aliás, no que se refere à comparação como método analítico, as exposições universais foram ocasiões preciosas porque se colocava diante dos olhos dos cientistas coleções de todo o mundo, o que significava um momento único para elaboração de estudos comparativos. Não à toa, diversos congressos científicos aconteceram juntamente com as exposições universais. Alguns objetos, entretanto, por sua tipologia, não puderam ser dispostos em panóplias, sendo apresentados ao público horizontalmente, postos lado a lado nas prateleiras das vitrines. É o caso, por exemplo, das cerâmicas e dos remanescentes humanos, como os crânios, cujo arranjo poderia partir do mais simples ao mais complexo ou do mais “primitivo” ao mais “evoluído”, o que favorecia a constituição de séries e a comparação por parte do observador especializado. 
Ao que parece, uma museografia constituída por séries se apresentava menos atrativa ao grande público. Se considerarmos a declaração de René Verneau,[footnoteRef:208] para o qual a diversidade de material exposto rompia com a monotonia das exposições serialistas, podemos então tomar a Exposição Antropológica Brasileira como um caso de sucesso museográfico do seu tempo. [208:  René Verneau foi assistente de Ernest Hamy no Museu de Etnografia do Trocadéro e seu sucessor na direção da instituição.
] 


Uma galeria antropológica necessariamente apresenta para o grande público um aspecto um tanto monótono. Nós tentamos dispor as peças da maneira menos desagradável para os olhos, respeitando escrupulosamente a classificação metódica que acaba de ser exposta. As fotografias, desenhos, gravuras, aquarelas, pinturas que acabamos de discutir, bem como os bustos colocados nos consoles, rompem felizmente com a monotonia das séries contidas nas vitrines.[footnoteRef:209] [209:  VERNEAU, René. La galerie d’anthropologie. L’Anthropologie, 1898, v. 9, p. 335, tradução nossa. ] 



A montagem de uma exposição exige várias etapas, que vai desde o preparo do objeto, da produção de material textual até a sua colocação devida no espaço expositivo, o que requer suporte material, ferramentas e paciência para a execução de uma tarefa tão meticulosa. Na Exposição Antropológica Brasileira de 1882, os preparativos não ficaram a cargo somente de Ladislau, seu idealizador. A parte operacional foi um trabalho de muitas mãos. Em ofício enviado a André Augusto de Pádua Fleury, ministro do MACOP, Ladislau citou aqueles que o auxiliaram na realização da Exposição, recomendando que fossem estimados pelo governo imperial. A lista era extensa. Ele dividiu seus “auxiliares” em dois grupos: 1) os “auxiliares externos”, com nomes de engenheiros, militares e administradores; 2) os “empregados do Museu”, aí incluindo o bibliotecário, preparador, porteiro e contínuo. Foram os “empregados do Museu” que atuaram na execução da montagem. Eram eles: Manoel da Motta Teixeira, Carlos Leopoldo Cezar Burlamaqui, Luiz Ferreira Lagos, Eduardo Teixeira de Siqueira, Antônio Antunes da Silva Ribeiro e João Gonçalves Pereira Garcia. 

Tendo a convicção de que o Governo Imperial deve ser mui grato dar uma prova de sua criteriosa estima aos cidadãos, que se esforçaram com sacrifícios inequívocos para a realização da Exposição Antropológica [...], tenho a honra de levar ao conhecimento de V. Exa. a lista dos empregados do Museu Nacional que mais se distinguiram neste serviço, a relação dos auxiliares a quem deve a referida Exposição boa parte do seu brilhante resultado. Recomendando a Munificência Imperial os empregados do Museu, que diretamente me auxiliaram neste festival científico [...].[footnoteRef:210] [210:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor geral do Museu Nacional ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas recomendando ao Governo Imperial os cidadãos que mais concorreram para o bom êxito da Exposição Antropológica Brasileira em 28 de agosto de 1882.
] 



O pedido de Ladislau ao governo imperial pelo reconhecimento do trabalho realizado por estes “empregados do Museu” ocorreu dias depois de sua condecoração com a Ordem da Rosa. A insígnia honorífica era destinada àqueles que se destacassem pelos serviços prestados ao Estado e Ladislau, em função da sua atuação na Exposição Antropológica, tornou-se um dignitário. Segundo a Revista Illustrada, o governo tinha acabado de “reconhecer os bons serviços do Dr. Ladislau Netto, que é desde anteontem grande dignatário da Ordem da Rosa”.[footnoteRef:211] A Gazetinha Águia de Ouro também noticiou a condecoração: “O incansável iniciador da exposição antropológica Dr. Ladislau Netto, diretor geral do museu, foi nomeado dignatário da ordem da Rosa”.[footnoteRef:212] Talvez quisesse Ladislau estender o mérito da Exposição aos “empregados” a fim de garantir seu apoio e participação nos futuros projetos.   [211:  Revista Illustrada, 26 de agosto de 1882, n. 313, p. 6. Biblioteca Nacional.
]  [212:  Gazetinha Águia de Ouro, 1 de setembro de 1882, n. 4, p. 3. Biblioteca Nacional.] 

Ladislau Netto e seus auxiliares optaram então pelos dioramas e panóplias para apresentar as coleções ao público – embora vitrines e armários não tenham sido dispensados em função das especificidades de algumas coleções. Os objetos foram reunidos nas salas não pela proveniência, data ou colecionador, mas conforme seus atributos científicos – etnográfico, arqueológico e antropológico. Para não perder a informação sobre o expositor, razão primeira de ser de cada coleção, agora dispersa nas salas por seu caráter científico, Ladislau cuidou de registrar seus nomes no Guia da Exposição Antropológica, evitando assim o apagamento dos “beneméritos da civilização” e, consequentemente, possíveis complicações nas relações sociais. 

O presente GUIA menciona apenas de modo mui conciso, sem nomes indígenas e por grupos, os objetos que constituem a Exposição Antropológica Brasileira [...]. Nestas indicações teve-se o cuidado de mencionar sempre ao lado do nome do Museu Nacional como expositor o das pessoas que prestando todo o interesse ao mais belo e útil festival até hoje realizado pelas Ciências naturais no Império do Brasil vieram trazer-nos o seu modesto ou poderoso apoio.[footnoteRef:213] [213:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 5.
] 



Enquanto “festival”, a Exposição Antropológica Brasileira assumia um duplo aspecto: era lugar de ciência e de entretenimento, um misto de divulgação científica e lazer, de curiosidade e interesse científico. A relação íntima entre ciência e diversão marcou as exposições dos oitocentos. No decorrer do século XIX, eventos locais como feiras, teatros e circo foram realizados especialmente na Inglaterra, França e EUA para a diversão popular, o que incluía mostras etnográficas com exibições humanas (BLANCHARD, 2011). Os museus disputavam com esses espaços a atenção do público, reforçando o caráter educativo e científico presentes em suas apresentações e ausentes das mostras realizadas em circos e feiras (BENNETT, 1995). Em Londres, as mostras etnográficas foram extremamente populares e atendiam interesses comerciais, científicos e de entretenimento relativos a expositores, antropólogos e público em geral (MAGUBANE, 2009). 
Ladislau disse que passaram pela Exposição Antropológica Brasileira de 1882 cerca de 100 mil pessoas ao longo dos três meses de sua abertura.[footnoteRef:214] Na Exposição Nacional de 1861, realizada na Escola Central do Largo São Francisco, passaram cerca de 50 mil pessoas durante os quarenta e cinco dias de realização. Quantidade semelhante de pessoas visitou a Exposição Nacional de 1866, ocorrida na Casa da Moeda durante dois meses. Já a Exposição Nacional de 1875 recebeu quase 70 mil visitantes durante os 45 dias de funcionamento (DANTAS, 2010). A Exposição de História do Brasil de 1881 na Biblioteca Nacional foi visitada por sete mil pessoas ao longo de um mês do evento (MACEDO, 2013). Considerando o volume de visitantes, podemos afirmar que a estimativa de Ladislau não nos parece exagerada e mostra que a Exposição Antropológica de 1882 foi um sucesso de público. [214:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor do Museu Nacional ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas comunicando ter se encerrado em 29 de outubro a Exposição Antropológica Brasileira em 22 de novembro de 1882. ] 



2.4 Um ossuário no Museu Nacional


Tratemos agora da sala Lund[footnoteRef:215] da Exposição Antropológica Brasileira, que reuniu as coleções da antropologia, sendo um item referente a “espécimes” de sambaquis, como conchas e vértebras de animais; dois itens referentes aos diplomas obtidos por João Batista de Lacerda e José Rodrigues Peixoto no congresso antropológico realizado durante a Exposição Universal de 1878 em Paris; um item correspondente a fotografias de “botocudos”.[footnoteRef:216] Todos os demais eram remanescentes humanos: “esqueletos e crânios de indígenas Tembés e Turiuárias [...]; três esqueletos expostos pelo dr. Duarte Paranhos Schutel; grande número de crânios de diversas tribos de Botocudos; muitos ossos retirados dos sambaquis da província de Santa Catarina[...]”.[footnoteRef:217] O conjunto foi enumerado em 111 itens no Guia, mas a quantidade de remanescentes foi  superior, tendo em vista que para cada número foi atribuída uma ou várias unidades de material osteológico. Já a quantidade de indivíduos cujos remanescentes estavam em exibição é inferior aos 111 porque encontramos numeração distinta para crânio e ossos de uma mesma pessoa: “92. Ossos pertencentes ao crânio n. 60”.[footnoteRef:218] A partir da quantificação dos “crânios”, “esqueletos” e “múmias”, podemos afirmar que havia ali remanescentes de 93 indígenas oriundos de diferentes tempos e lugares. Notamos que a diferença entre os termos “crânios e ossos” e “esqueleto” está na montagem da estrutura esquelética. Ao que parece, “crânios e ossos” designava que o conjunto osteológico estava próximo, mas não articulado: “56. Crânio e ossos de um esqueleto de Botocudo”, ao passo que “esqueleto” se refere à estrutura montada: “64. Esqueleto do capitão Amaro, da tribo dos Turiuáras (MN)”[footnoteRef:219] – temos o total de cinco “esqueletos” na Exposição.  [215:  Peter Wilhelm Lund (1801-1880) foi o paleontólogo dinamarquês que em 1843 encontrou na cidade de Lagoa Santa, Minas Gerais, fósseis humanos e de animais. O achado foi considerado uma importante contribuição para a paleontologia brasileira. ]  [216:  Sala Lund, itens n. 91, 113, 114 e 115. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 44-45.
]  [217:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 39.
]  [218:  Ibidem, p. 44.]  [219:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 42.] 

Quanto à procedência dos 93 indivíduos, 45 “crânios”, “fragmentos de crânios” e “múmia” foram obtidos em “caverna”, “sambaqui” e “gruta”, o que nos permite deduzir que se tratava de remanescentes de caráter arqueológico. Eles eram oriundos das províncias do Pará, Guiana Brasileira (atual Amapá), Minas Gerais, Espírito Santo, São Paulo, Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do Sul. Não há a indicação da “tribo”. Seus expositores eram Joaquim Monteiro Caminhoá, Miranda de Azevedo, o imperador Pedro II e o Museu Nacional. Soma-se as estes outros 11 remanescentes, sendo 2 “crânios” de indivíduos Araucanios, 2 Aymaras da Bolívia, 2 do Peru, 2 do Amazonas, 2 do Rio de Janeiro e 1 de Alagoas sobre os quais não há maiores informações, apenas que eram “deformados artificialmente” ou que foram “encontrados em urna funerária”. Mais 37 “crânios”, “esqueletos” e “crânios e ossos” de datação recente estavam nessa sala. A temporalidade fica evidente quando analisamos o tipo de registro que receberam: não há menção à gruta, caverna ou sambaqui; o grupo indígena é designado pelo nome contemporâneo ao registro; para alguns casos, há informações parciais relativas ao indivíduo, como o nome, o local onde vivia, a data e a causa da morte. Seus expositores foram o médico Duarte Paranhos Schutel, o Museu Nacional, o Museu Paranaense e o Museu Alagoano. A proveniência destes 37 itens era Minas Gerais, Rio de Janeiro, Santa Catarina, Paraná e Rio Xingu. Surpreende que a grande maioria, 22 deles, seja atribuída a “botocudos”, termo que qualificava seu portador como um ser feroz e absolutamente primitivo. Os demais pertenciam aos Amanajé, Turiuára, Puri, Guarani, Xavante, Tembé e indígena do Xingu.
A obtenção destes remanescentes decorreu ou de doações ou da exumação dos corpos. Não encontramos documentos que indiciem a dissecação humana no Museu Nacional nesse tempo, embora esta prática fosse comum em outros museus do mundo. No Museu de História Natural de Paris, por exemplo, a dissecação humana era uma prática recorrente desde o século XVII, quando ali, antigo Jardim do Rei, se fazia dissecações e demonstrações anatômicas. A obtenção de cadáveres era garantida pelo encaminhamento dos corpos de indivíduos condenados à morte. Em fins do século XVIII, Cuvier denominara os órgãos dissecados de “peças anatômicas” e defendeu o método geométrico aplicado ao estudo dos crânios para compreender as estruturas das faculdades morais e intelectuais das “raças”.[footnoteRef:220] No século XIX, ainda que a legislação autorizasse a dissecação apenas na Faculdade de Medicina e nos anfiteatros do hospital e do hospício de Paris, o Jardim das Plantas seguia com a tradicional prática (PATIN, 2014). De acordo com as instruções daquele Museu para o recolhimento dos corpos, uma de 1829 e outra de 1882, os ossos era o que mais interessava aos cientistas, sobretudo esqueletos completos, assim como partes orgânicas específicas, como o cérebro. Nas instruções do ano de 1882, recomendava-se que a obtenção de ossos fosse feita, prioritariamente, em cemitérios (PATIN, 2014).      [220:  CUVIER, Georges. Note instructive sur les recherches a faire relativement aux différences anatomiques des diverses races d’hommes (1799). Revue de L’École d’Anthropologie de Paris, 1910, p. 303-306.
] 

Nos EUA, o Museu Médico do Exército, em Washington, aproveitou-se dos corpos de pessoas mortas na guerra de Dakota no ano de 1862, especialmente indígenas Sioux, para obter material que depois foi encaminhado ao Smithsonian, que veio a se tornar a instituição com a maior coleção de remanescentes humanos nos Estados Unidos (REDMAN, 2016). A Guerra Civil norte-americana, do mesmo modo, vitimou pessoas que tiveram seus corpos, ou parte deles, dissecados, colecionados e transformados em artefato da anatomia comparada e da craniometria nas denominadas “salas de ossos”, espaço específico dos museus destinado ao estudo das “peças anatômicas” e à classificação das “raças” humanas (REDMAN, 2016). No Timor, o governo colonial português, aproveitando-se da prática ritual de decapitação, remetia aos museus lusitanos cabeças de timorenses obtidos em guerras coloniais, num circuito que teve Macau como ponto intermediário. Da Guerra de Laleia (1878-1881) procederam 35 crânios com destino ao Museu de Coimbra, em cuja documentação museal ficou ausente a violência colonial que marcou a trajetória desses “objetos” (ROQUE, 2010). 
Isso torna o Museu Nacional do Rio de Janeiro um caso particular porque ali os ossos humanos pertencentes às coleções antropológicas foram fundamentalmente extraídos de exumações, como a que fez Ladislau “nas antigas muiracãueras das margens do rio Capim, província do Pará”.[footnoteRef:221] A dissecação praticada era com animais. Em 1882, Ladislau se queixava ao ministro da agricultura do uso indevido do espaço do Museu, destinado a “material avulso”, porém servindo ao abrigo de espécies zoológicas submetidas a tal prática.  [221:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 39.] 


Tornando-se indispensável e mesmo urgente afastar do pavimento térreo e do interior do edifício deste Museu os cães, urubus e outros animais vivos, que ali se acham destinados às experiências do Laboratório de Fisiologia Experimental, não só porque aquele salão, completamente estranho ao Laboratório e ao vasto espaço que este ocupa no Museu, é hoje o único depósito de que dispõe este estabelecimento para o seu material avulso, como também e sobretudo porque verifica-se agora que do acúmulo daqueles animais mutilados e sangrentos tem resultado uma verdadeira infecção para todo o edifício cuja vizinhança vive aflita com o uivar noturno dos cães; rogo a V. Exa. se digne providenciar com a urgência que o caso exige, para que quanto antes a diretoria do referido Laboratório faça aquisição, por locação, de um cômodo apropriado ao depósito de tais animais nas proximidades do Museu Nacional, mas dispondo de espaço de ar e de luz.[footnoteRef:222] [222:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício pedindo providências a fim de serem removidos do Museu os cães, urubus e outros animais vivos destinados às experiências do Laboratório de Fisiologia do Museu Nacional em 18 de agosto de 1882.] 



Tudo indicava que o tratamento dispensado aos animais era cruel. A sala era insalubre, escura e fechada, o que levou Ladislau a pedir um espaço arejado e iluminado. A queixa de Ladislau era partilhada pelos vizinhos do prédio. Aliás, esse tipo de reclamação parece ter sido comun a todos aqueles que viveram nos arredores dos espaços destinados à dissecação. Em Paris, a preocupação com os miasmas e a “aflição” provocada nos “vizinhos” através sentidos (ver, ouvir, cheirar) frente aos corpos dissecados eram uma realidade. Segundo Anne Carol (2004), no início do século XIX as salas de dissecação humana possuíam uma péssima reputação porque a manipulação dos restos mortais era tida como uma fonte de infecção. O descarte dos restos anatômicos era outro problema, sendo muitas vezes abandonados na rua, incinerados ou mesmo jogados no Rio Sena. “A visão destes remanescentes [...] é insuportável para os vizinhos, mais talvez que as exalações” (CAROL, 2004, p. 248). A prefeitura de Paris tentou controlar a prática: criou em 1803 um dispositivo legal que autorizava o funcionamento das salas privadas de dissecação mediante autorização do Estado e cumprimento de algumas exigências, como purificar o ar cotidianamente e o respeito no deslocamento do corpo morto (CAROL, 2004). Em 1815, uma nova regulamentação proibia a prática da dissecação fora dos anfiteatros públicos e obrigava o enterramento dos restos mortais (PATIN, 2014). 
No Rio de Janeiro, a dissecação humana no século XIX pode ter ficado restrita aos hospitais e à Faculdade de Medicina. A prática era comum no curso de anatomia, que foi fundado no início do século XIX com a chegada da família real portuguesa no Brasil. Em 1808, o D. João criou a Escola Anatômica, Cirúrgica e Médica no Hospital Militar do Morro do Castelo, tendo Joaquim da Rocha Mazarém como lente da cadeira de anatomia (TALAMONI e BERTOLLI FILHO, 2014). Em 1813, a Escola Anatômica, Cirúrgica e Médica, ou Academia Médico-Cirúrgica, como depois passou a ser designada, foi transferida para o Hospital da Santa Casa da Misericórdia, que possuía um teatro anatômico onde Joaquim José Marques, sucessor de Mazarém naquela mesma cadeira, realizou “as mais perfeitas e minuciosas demonstrações”, segundo José Maurício Nunes Garcia, que acompanhou as “belas dissecções” conduzidas por Marques e o substituiu em 1839 na cadeira de anatomia (AIRES NETO, 1948, p. 88). A esta altura, a Academia Médico-Cirúrgica já havia sido renomeada para Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro. Na segunda metade do século XIX, Nunes Garcia publicou Curso Elementar de Anatomia Humana ou Lições de Antropolomia (1855), trabalho onde reuniu lições acerca da “arte de dissecar” e dos modos de conservação dos cadáveres (AIRES NETO, 1948, p. 91). João Vicente Torres Homem, que também foi professor da Faculdade de Medicina, residente no Hospital Militar da Corte e médico da Santa Casa da Misericórdia, saiu em defesa na Gazeta Médica do Rio de Janeiro, periódico que ajudou a fundar, da importância do ensino de anatomia na formação médica. Em 1870, ele publicou Elementos de clínica médica: seguidos do anuário das mais notáveis observações colhidas nas enfermarias de clínica médica em 1869, trabalho onde tratou das necropsias e sua relevância para o diagnóstico das doenças (TALAMONI e BERTOLLI FILHO, 2014; FERREIRA, 1994).
No que se refere à exumação, a prática era complexa e envolvia questões de ordem jurídica e religiosa. Do ponto de vista religioso cristão, o enterramento era imprescindível porque “morrer sem enterro significava virar alma penada” (REIS, 1991, p. 171). A sepultura garantiria a integridade espiritual do indivíduo tão necessária à ressureição (REIS, 1991). Ainda que a carne estivesse desintegrada, o corpo seria recomposto em torno do esqueleto, o único sobrevivente da decomposição (VIDAL, 2015, p. 152).  Já a remoção dos restos mortais estava autorizada, desde que fossem cumpridos os prazos legais. De acordo com o Decreto no. 2812 de 3 agosto de 1861, que regulamentava os cemitérios e as práticas funerárias na cidade do Rio de Janeiro, o tempo para abertura do sepulcro era de cinco anos para exumação de adultos e três anos para a de crianças. Os mortos enterrados em sepulturas comuns, que eram aquelas que recebiam mais de um cadáver, as chamadas “valas”, o tempo era maior, sete anos. Em caso de morte por epidemias, o governo poderia prolongar o prazo.[footnoteRef:223] As “ossadas” extraídas não poderiam “ficar expostas sobre a terra, dispersas ou amontoados; em cada Cemitério haverá um lugar separado onde se sepultarão à proporção que se forem desenterrando”.[footnoteRef:224] O lugar para onde se transferiam os ossos exumados eram os ossuários, espaços destinados ao depósito perpétuo dos despojos (VIDAL, 2015). Esse deslocamento dos ossos, do espaço provisório da sepultura ao espaço definitivo dos ossuários, não necessariamente traria prejuízos à ressurreição porque, segundo o pensamento agostiniano, para reviver pouco importava o local onde estava o cadáver (REIS, 1991, p. 172). O decreto de 1861 ainda previa punição para o descumprimento dos prazos de abertura de túmulos. Multa e prisão seriam aplicáveis a quem “tirar os cadáveres dos Cemitérios [...]; violar as sepulturas, monumentos e túmulos”.[footnoteRef:225] [223:  O decreto de 1850, que criou os cemitérios públicos no Rio de Janeiro e proibiu o sepultamento dentro das igrejas, acrescentava o prazo de dois anos para a exumação de corpos cuja causa da morte fosse doença contagiosa (VIDAL, 2015, p. 38). ]  [224:  BRASIL. Ministério dos Negócios do Império. Regulamento de 3 de agosto de 1861. Aprova o regulamento para os cemitérios públicos e particulades da cidade do Rio de Janeiro, serviço de enterros e taxas funerárias. Coleção de Leis do Império do Brasil de 1861. Tomo XXIV, Parte II, Art. 19. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1861. 
]  [225:  Ibidem, Art. 68.
] 

Obviamente, estamos falando da exumação em cemitérios cristãos, situados próximos ao espaço urbano da Corte. Este não era o espaço de onde foram retirados os ossos exibidos na Exposição Antropológica Brasileira de 1882. Entretanto, conhecer as normas jurídicas que regiam a movimentação dos mortos, bem como as implicações morais dessa movimentação, é importante para entendermos o comportamento dos cientistas frente aos cemitérios indígenas, a necrópole do outro. Entre os restos mortais datados, não arqueológicos, mencionados no Guia da Exposição Antropológica, estavam “crânios” e “esqueletos” de aquisição recente. Esse é o caso, por exemplo, do “crânio” nº 111 de um Xavante “morto por ocasião do assalto da Fazenda do Jaguareté em 1876” ou ainda o “crânio” de um Guarani, nº 110, “falecido de varíola em 1876 nas margens do rio Tibagy”.[footnoteRef:226] Ambos pertenciam à coleção do Museu Paranaense. O intervalo de tempo entre a morte destas pessoas (1876) e a exibição de seus despojos (1882) era de seis anos. Do ponto de vista da sua exibição no Museu Nacional não havia qualquer descumprimento legal, se considerarmos os prazos estipulados pela legislação da Corte para exumações. Contudo, o mesmo não se pode afirmar a respeito de quem revolveu o túmulo porque no Guia não há a indicação de quando aqueles crânios foram exumados (ou se dissecados). [226:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 45.] 

Já os “esqueletos” de duas crianças e de uma “velha” da “tribo dos Botocudos de Santa Catarina”, coleção do médico Duarte Paranhos Schutel, foram exumados.[footnoteRef:227] Vimos no primeiro capítulo que os três indígenas foram aprisionados após ataque militar contra seu povo. Depois de capturadas, as crianças e a “velha” foram “adotadas” por Francisco Carlos de Araújo Brusque, presidente da província de Santa Catarina, e por Henrique Schutel, pai de Duarte. As crianças se tratava de dois meninos que foram batizados de João Brusque e Djalma Schutel. Os três, dias depois da “adoção”, morreram em decorrência de “febre” elevada. Henrique Schutel foi quem cuidou do sepultamento da senhora, que seria a avó do Djalma, então enterrada no cemitério público da cidade.[footnoteRef:228] Acreditamos que o mesmo tratamento fúnebre foi dispensado aos meninos. O episódio se passou no ano de 1861. Se o grupo foi inumado, evidentemente foi também exumado, ainda que não saibamos quando se processou a exumação. De todo modo, a distância temporal entre a morte daquelas pessoas e a exibição de seus restos mortais não trazia complicações legais para seus expositores.  [227:  Sala Lund, itens n. 69, 70 e 71. Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 42-43.
]  [228:  SCHUTEL, Duarte Paranhos. Breve notícia sobre três esqueletos brasilienses da Província de Santa Catarina. Rio de Janeiro: Tipografia Moreira, Maximino, 1875.] 

Do ponto de vista dos observadores, a exibição das coleções de ossos tampouco representava ofensa moral. Primeiro porque já havia a imagem difusa dos ossuários europeus católicos que, desde o século XIII, apresentavam crânios enfileirados e arranjados em composições ornamentadas, em séries anônimas e em padrões repetitivos. No caso francês, por exemplo, fotografias das catacumbas de Paris se tornaram atração pública em 1861 (DIAS, 2012, p. 347). Segundo porque a própria museografia e o estatuto de objeto científico transformavam os ossos em totalidades abstratas: eles deixavam de pertencer a indivíduos concretos para se tornarem representações de um povo ou de uma “raça” (DIAS, 2012, p. 331). Esse processo de transformação dos restos mortais em objetos de ciência era consolidado por determinadas práticas comuns ao método científico: a constituição de séries, que dissociava os ossos da pessoa a quem pertenceram e os tornava um conjunto sequenciado e anônimo; a criação de “tipos craniológicos”, formados a partir das classificações, mensurações e comparações anatômicas; a omissão das condições de aquisição, que poderia envolver violação de sepulturas, roubos ou compra ilegal (DIAS, 2012). Como consequência deste processo, os restos mortais ficavam então despossuídos do seu sentido religioso e, deixando de ocupar os cemitérios, passaram a estar nas salas dos museus, que se tornaram os ossuários da ciência, local de guarda e conservação perpétua das coleções osteológicas. 
É interessante destacar que no Guia da Exposição os remanescentes exibidos na sala Lund não foram nomeados, exceto os de número 60 e 61, que diziam respeito, respectivamente, a “crânio e ossos” dos tuxáuas Mandú e Manuel Raymundo, ambos “da tribo dos Turiuáras”; e o de número 64, correspondente ao “esqueleto do capitão Amaro”, igualmente “Turiuára”, todos integrantes da coleção do Museu Nacional.[footnoteRef:229] Para os demais itens desta sala, prevalecia o anonimato: expressões genéricas como “de mulher”, “de indígena”, “de botocudo” ou ainda a “tribo” acompanham e caracterizam os termos “crânio” e “esqueleto”. Alguns dos registros indicam a causa da morte, como o do indígena Guarani “falecido de varíola” e o do Xavante “morto por ocasião do assalto na Fazenda do Jaguareté”, mas nenhum registro menciona os meios para a obtenção dos ossos, diferentemente dos remanescentes de tempos longínquos, para os quais os verbos “encontrado” e “retirado” designam as ações dos coletores em cavernas e sambaquis.  [229:  Guia da Exposição Antropológica Brasileira, 1882, p. 42.] 

A objetificação daqueles remanescentes foi ainda reforçada pela maneira como ficaram expostos. Na Europa, os crânios eram colocados lado a lado nas prateleiras das vitrines para efeito de comparação ao passo que os esqueletos eram exibidos de pé (DAUGERON e LE GOFF, 2014, p. 270), posição certamente desrespeitosa, de dessacralização do corpo morto, do qual foi subtraída a condição de pessoa morta normalmente aplicada aos restos mortais. No Museu Nacional do Rio de Janeiro, certamente seguiu-se ao mesmo padrão de exibição. Em 1884, um visitante escreveu que no salão onde se encontravam as coleções de etnologia, erguia-se “uma imensa vitrine contendo vários esqueletos e cerca de 300 crânios”[footnoteRef:230], reforçando o que disse Dias (2012) que na exibição das coleções de ossos, “o olhar do espectador não pode se fixar em nenhuma peça em particular, mas é convidado a abraçar a totalidade” (DIAS, 2012, p. 347).  [230:  Gazeta de Notícias, 27 de julho de 1884, n. 209, p. 2. Biblioteca Nacional.] 

A sala Lund foi bem recebida pelo público, segundo os editores dos jornais. De acordo com o Diário de Pernambuco, os “objetos” de “raças diversas”, ali expostos, “animavam” o visitante e permitiam ao “pensador” alcançar o domínio profundo da “Providência” e do entendimento da evolução humana:
“Esta sala é interessantíssima do ponto de vista científico; há ali matéria importante para o estudo frenológico e para ocupação dos espíritos indagadores. Aqueles crânios de indivíduos de raças diversas e diferentes lugares transportam o homem pensador a um mundo de considerações cuja profundidade só a Providência conhece [...]. Todos esses objetos despertam viva impressão no ânimo do visitante [...]. Os homens da ciência encontram na sala Lund um vasto campo para suas lucubrações, podendo por seus estudos e comparações entre os cérebros do selvagem e do homem civilizado chegar à verdade das doutrinas de Darwin”.[footnoteRef:231]   [231:  Diário de Pernambuco, 17 de agosto de 1882, n. 186, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



Ao adentrarem no Museu, os remanescentes mudam de estatuto e tornam-se objetos de ciência. Passam a servir como índice nas análises da medicina e da antropologia que, nos oitocentos, estavam voltadas para as classificações e hierarquizações das sociedades humanas em conformidade com o paradigma evolucionista. A anatomia comparada e a craniometria compunham a episteme que hierarquizava as diferenças. No caso específico dos ossos, eles serviam como índice de mensuração e comparação das “raças”. João Batista de Lacerda, médico formado pela Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro e subdiretor do Laboratório de Fisiologia e da “1ª Seção de Antropologia, Zoologia e Anatomia” do Museu Nacional, dedicava-se aos estudos antropológicos na instituição desde meados da década de 1870. Em carta publicada no ano de 1882 na Revue d’Ethnographie,[footnoteRef:232] disse ele que o Museu tinha “duzentos crânios brasileiros autênticos, provenientes de tribos diversas. [...] Se os materiais continuarem a vir em abundância, é possível que em breve nós sejamos capazes de começar o Crania brasiliensia”.[footnoteRef:233] Duas centenas nos parece um quantitativo exagerado se comparado aos crânios relacionados no Guia da Exposição Antropológica, porém diminuto em comparação, por exemplo, aos quatro mil crânios da coleção da SAP em 1880 (DIAS, 2012, p. 332). O projeto colecionista de Lacerda era certamente inspirado na Crania Americana (1839), de Samuel George Morton (1799-1851), médico e naturalista norte-americano que formou uma coleção de mais de mil crânios humanos, talvez a maior do mundo. Para obtê-los, Morton e sua rede de coletores se valeram das guerras nacionais, da violação de sepulturas e do ambiente médico-hospitalar. Seus estudos craniológicos resultaram na Crania Americana, publicação ricamente ilustrada onde o autor discorreu sobre as diferenças naturais das “raças” humanas, o que serviu de fundamento para o racismo científico e para a defesa da escravidão nos Estados Unidos (FABIAN, 2010).  [232:  A Revue d’Ethnographie foi criada em 1882 por Ernest Hamy, fundador do Museu de Etnografia do Trocadéro (1878), sucessor de Armand de Quatrefages na cadeira de antropologia do Museu de História Natural de Paris e fundador da Sociedade de Americanistas de Paris (1895).
]  [233:  Correspondência de João Batista de Lacerda. Revue d’Ethnographie, 1882, Tomo 1, p. 542, tradução nossa.] 

Por fim, é importante ressaltar o que as práticas de colecionamento e de exibição de ossos significaram para as populações indígenas do Brasil do século XIX. Ainda que não tenhamos o seu ponto de vista registrado nos documentos, não podemos negligenciar a dimensão violenta que marcou a morte, exumação e exibição dos restos mortais dessas pessoas, uma violência que se processou no plano material e simbólico. A guerra e a doença foram as causas do extermínio de parte dos indivíduos cujos túmulos foram revolvidos. O exotismo atribuído a seus corpos e que tanto atraía o olhar do cientista foi outro motivo para revolvê-los, assim como a crença de que seus ossos guardavam os mistérios da “evolução”. A abertura das sepulturas e a remoção das urnas dos cemitérios indígenas por coletores interessados no valor científico da “coisa” certamente significavam ofensa e desrespeito aos indígenas, que não eram desprovidos de senso moral perante a morte. E, por fim, a exibição de crânios e esqueletos no espaço museal apagou a condição de pessoa daqueles cujos remanescentes foram exibidos, livrando expositores e observadores das implicações morais que envolviam o tratamento dos mortos.  

2.5 Olhar, uma operação política

A Exposição Antropológica Brasileira de 1882 inseriu-se no esforço dos naturalistas em elaborar uma retórica da nacionalidade que, segundo Cezar (2018), esteve presente na escrita da história do século XIX e, particularmente, no IHGB. Tal retórica consistiu num conjunto de estratégias discursivas com vistas a reunir elementos da formação nacional, ainda que fossem heterogêneos e dispersos, para convencer os nacionais de um passado compartilhado, de uma origem e identidade comum (CEZAR, 2018). Como para os indígenas não havia história, mas etnografia, no Museu Nacional Ladislau buscou fundar, com a Exposição Antropológica, uma historicidade própria àqueles que estavam em outra ordem do tempo, dando assim tessitura àquela retórica. A Exposição consistiu então num modo de narrar o passado nacional, utilizando-se dos artefatos e do espaço museal para a composição da narrativa sobre os indígenas, cuja historicidade fugia dos marcos temporais da cultura histórica dos oitocentos. Tratava-se de uma historicidade etnográfica, fundamentada em dois alicerces: coleções e exposição, que no regime da história teria o seu equivalente nos documentos e na publicação. Não foi ao acaso, por exemplo, que Ladislau escolheu determinados nomes para designar as salas da Exposição. Gabriel Soares de Sousa foi um autor largamente referenciado nos trabalhos de Robert Southey, Ferdinand Denis, José de Alencar, Karl von Martius e Francisco Adolfo de Varnhagen. Este, que se tornou expoente da historiografia naquele tempo, utilizou os escritos de Jean de Léry e de Pero Vaz de Caminha (CEZAR, 2018). Soares, Léry, Caminha e Martius foram nomes usados na identificação das salas da Exposição. A decisão de Ladislau em trazê-los para o circuito expositivo não foi apenas uma forma de homenageá-los, mas antes um recurso para validar visual e espacialmente a historicidade inscrita na narrativa museal. 
Aliás, se na produção historiográfica do século XIX predominava a linguagem escrita do documento, base da produção dos saber histórico, na historicidade etnográfica a visualidade assume papel central. A visita à Exposição de 1882 foi, à semelhança de tantas outras exposições do seu tempo, uma experiência visual. Como escreveu Walter Benjamin a respeito das exposições oitocentistas, “Tudo olhar, nada tocar” (BENJAMIN, 2009, p. 236). Este era o comportamento exigido daqueles que passavam pelo circuito expositivo. Mas, olhar não se trata de uma operação inocente. A depender da distância, que pode ser física, temporal ou social, o olhar pode amortecer sentimentos e levar à perda do senso moral e mesmo à desumanização. Em excesso, a distância provoca indiferença e a compaixão aos muito distantes talvez não passe de imaginação (GINZBURG, 2001, p. 203 e 218). 
O olhar, quando se debruça sobre determinada visualidade, combina informação, imaginação e introspecção e conecta autoridade e poder (MIRZOEFF, 2016). Michel Foucault, ao discorrer sobre o “olho do poder”, chamou a atenção para a relação entre vigilância e arquitetura e afirmou que “a existência de um ponto central que deve ser o local de exercício do poder e, ao mesmo tempo, o lugar de registro do saber” marcou a visibilidade necessária a hospitais, prisões e escolas (FOUCAULT, 2016, p. 320). É o panóptico este lugar destinado à prática do olhar vigilante e que permitiu que tudo fosse visto, sabido e, consequentemente, controlado. Tony Bennett (1995) inspirou-se no panóptico de Foucault para entender a relação entre poder e visualidade nos museus e afirmou que nos espaços de exibição o olho do poder, ou a inspeção pública, está disponível a todos, mas, diferentemente do panóptico, onde a disciplina se impõe pela ordem, nas exposições, sejam em museus, galerias ou qualquer outro espaço expositivo, é o complexo exibicionário a forma de poder que rege estes espaços, que ordena coisas e pessoas, que regula o comportamento e que cria uma retórica do poder. Todo o aparato do complexo exibicionário, que passa pela arquitetura, percurso e expografia, visa atrair, persuadir, seduzir e orientar a recepção. Os objetos dados a ver criam no observador a percepção de si como um partícipe daquela retórica e o transforma em parte integrante do espetáculo. Nos museus etnográficos do século XIX, a experiência visual transformou o visitante em sujeito do conhecimento, permitiu a constituição de um público nacional e confirmou a sua superioridade a partir do olhar sobre o outro radicalmente diferente, proveniente de um tempo e espaço distantes (BENNETT, 1995).   
Ao estabelecer as fronteiras entre nós e os outros por meio do olhar, os museus se tornam espaços constitutivos de identidades e podem ser compreendidos, como bem colocou James Clifford (2016), como zona de contato. O termo foi inicialmente elaborado por Mary Pratt em Os Olhos do Império: relatos de viagem e transculturação (1999). Pratt definiu zona de contato como o espaço de encontros coloniais, onde pessoas histórica e geograficamente separadas constituem relações concretas que se configuram pela dimensão interativa dos sujeitos, geralmente marcadas por forças desiguais, coerção e conflito. Clifford busca entender as relações que se estabelecem nos museus que, vistos enquanto zona de contato, permitem o encontro entre sujeitos cujas distâncias são não somente espaciais, mas também sociais. Sob a perspectiva do contato, o museu deixa de ser um repositório de bens universais, científicos ou nacionais para se tornar o lugar de histórias particulares de dominação, hierarquia, resistência e mobilização (CLIFFORD, 2016). 
A Exposição Antropológica Brasileira, nesse sentido, foi lugar de descoberta do outro, de percepção das diferenças dele em relação a si e serviu para delimitar as fronteiras entre o “selvagem” e o “civilizado”, reforçando a partir do olhar a marca da superioridade de quem observa. A Exposição também permitiu o encontro dos nacionais com o seu passado ao apresentar os indígenas e seus objetos numa ordem esquizofrênica do tempo que lhes negava o presente, pela recusa da coetaneidade, e o futuro, pela extinção. Ela instaurou uma visualidade que permitiu ao público da Corte exercer o olho do poder: tudo ver, tudo inspecionar para saber e acreditar dominar. A diferença reforçava a distância geográfica, social e temporal. A contemplação era movida pela “curiosidade” e pelo encantamento, ainda que indiferente ao sofrimento do representado – sofrimento materializado na perda de terras, escravização e morte dos indígenas. É preciso ainda dizer que não só objetos compuseram a visualidade da Exposição. Pessoas igualmente foram exibidas. A apresentação pública dos indígenas com cantos, danças e vestimentas típicas constituiu um espetáculo de grande atração no Museu Nacional, assunto sobre o qual trataremos a seguir. 
3 A PRESENÇA INDÍGENA NO MUSEU NACIONAL 

A presença indígena no Museu Nacional foi expressiva a partir de 1870. Os naturalistas recorriam aos indígenas para identificarem os objetos musealizados, para sujeitá-los aos exames antropométricos e para codificarem a sua língua. Os estudos desenvolvidos pelos homens de ciência no Museu Nacional não se deram, portanto, sem a colaboração dos indígenas que, voluntariamente ou não, partilhavam seus saberes e se permitiram examinar. Recebimento de armas, ferramentas e dinheiro estavam entre os interesses daqueles que foram submetidos ao olhar analítico dos homens de ciência. A negociações e contrapartidas entre cientistas e indígenas eram desiguais. Nosso interesse é compreender o quão desiguais foram, os limites e as possibilidades do agenciamento dos indígenas e de que modo eles usaram o espaço museal para criarem estratégias e obterem vantagens. Sabemos que era comum a atuação de indígenas como mediadores em expedições científicas do século XIX, acompanhando os viajantes na exploração de territórios desconhecidos para o explorador. O que não sabíamos é que essa mediação extrapolou o “espaço da natureza” e ocorreu com frequência dentro do espaço museal. Isso nos pareceu excepcional, tendo em vista que o lugar dos indígenas na historiografia, em geral, está nos estudos voltados aos processos de expansão territorial e de formação de força de trabalho.  
A circulação dos indígenas no Museu Nacional se deu ora de modo transitório, quando para lá se destinavam a fim de se submeterem a exames específicos, ora de modo permanente, atuando diretamente dentro da instituição na condição de “empregado”. É de 1870 o primeiro registro que temos a respeito da identificação de objetos feita por indígenas no Museu Nacional. Os registros seguintes, mais numerosos e detalhados, são do início dos anos 1880. Em 1870 Ladislau Netto publicou Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro em cujo prefácio ele escreveu que a obra se tratava de “um simples guia para quem alguma vez se dispusesse a examinar as nossas coleções”.[footnoteRef:234] Naquele ano, Freire Allemão era o diretor do Museu e Ladislau Netto, seu futuro sucessor, ocupava o cargo de diretor da Seção de Botânica.  Em uma nota de rodapé, Ladislau escreveu: [234:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p.1.
] 



No Museu Nacional estiveram há pouco três índios da província de Goiás, a quem perguntamos se conhecia estes instrumentos que supúnhamos de guerra. Um deles, por intermédio do intérprete que os acompanhava, disse-nos que eram estranhos a sua tribo, mas que afirmava serem gaitas de festas e no-lo provou tirando, ora de um, ora de outro, sons maviosíssimos que nos lembraram imediatamente o chamado e o canto plangente das rolas do sertão, e tanto mais nos enlevou aquele tocar do índio quanto em vão tentamos tirar depois o menor som destas gaitas.[footnoteRef:235] [235:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 272.
] 

 
	
Os três indígenas de Goiás não tiveram a etnia indicada por Ladislau. O objeto que tocaram não lhes era estranho, embora não fosse de uso da sua “tribo”. Ladislau chamou o item de “gaita”, buscando designar aquele artefato a partir de referentes do universo cultural que lhe era familiar. A gaita é um instrumento musical de origem europeia, criado no início do século XIX. Talvez o instrumento tocado diante de Ladislau se tratasse de uma flauta globular, construída de materiais de forma arredondada (como frutos, cerâmica, madeira) e que possui orifícios de digitação por onde se emite o som quando o sopro lhe é dirigido (Ribeiro, 1988, p. 200). O objeto era completamente desconhecido para Ladislau, que inicialmente o imaginava ser “de guerra”. Ladislau aprendeu com o grupo o real sentido e uso daquele artefato: tratava-se de um instrumento musical tocado em festas. A surpresa de Ladislau frente ao som “plangente” e “marviosíssimo”[footnoteRef:236] emitido pelo objeto contrasta com sua imaginação beligerante atribuída ao artefato quando ele ainda lhe era desconhecido. Ele se “enlevou”[footnoteRef:237] com aquele som semelhante ao de pássaros e foi incapaz de tocá-lo, mesmo depois da performance do grupo.  [236:  Plangente: que chora ou pranteia. Mavioso: que exprime o sentimento com ternura. Ver Antonio de Moraes Silva. Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo II. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1878.]  [237:  Enlevar: ficar suspenso, absorto, estático na vista de coisa maravilhosa. Ver Idem. Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo I. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1877. ] 

Mais de dez anos depois, novos documentos confirmam a presença indígena no Museu Nacional, agora em contexto bastante distinto: a antropologia física era uma ciência regulamentada na instituição e os estudos antropométricos seguiam a todo o vapor, conduzidos por João Batista de Lacerda, médico recém integrado aos quadros do Museu. Os indígenas que estiveram no Museu Nacional nesse tempo, além de identificar objetos, tiveram seus corpos mensurados e escrutinados, sua língua codificada e foram submetidos à exibição pública. Esta era a condição para que suas demandas, razão pela qual se deslocaram até a Corte, fossem atendidas. Muitos indígenas foram à Corte inicialmente para estar com o imperador e pedir-lhe ajuda para as suas necessidades. Daí, eram direcionados ao Museu Nacional onde, ao aceitarem se submeter aos estudos científicos, recebiam bens materiais do seu interesse. Outros, foram atraídos ao Museu Nacional por administradores provinciais que desejavam colaborar com os cientistas. Houve ainda aqueles que foram sequestrados: levados sem consentimento para a Corte, como ocorreu com os “botocudos” do Espírito Santo. 
Independemente do caso, a presença indígena no Museu Nacional apresentava um aspecto comum: a situação de vulnerabilidade social. Era esta condição que levou os indígenas a colaborarem com as práticas científicas na medida em que recebiam suprimentos como contrapartida. Os cientistas e o governo, de sua parte, aproveitaram-se da situação para obterem as informações tão necessárias à ciência a respeito da “raça”. Esse é o caso dos onze indígenas Guarani que, em 1883, estiveram no Museu Nacional. Depois de aceitarem participar dos exames experimentais, receberam como recompensa “ferramentas, vestuário, armas e dinheiro”. A ordem que autorizou a “despesa” partiu do ministro da agricultura, Henrique Francisco d’Ávila, e foi dirigida à Ladislau: 

Fica V. Senhoria autorizado a fornecer aos índios [Guarani] recolhidos a esse Museu para objeto de estudos antropológicos ferramentas, vestuário, armas e algum dinheiro para viagem de regresso, que convém V. Senhoria promova quanto antes providenciando sobre suas passagens e remetendo a esta secretaria a conta da despesa que fizer para ser indenizado.[footnoteRef:238] [238:  BR. MN.DR.AO. Pasta 22, Doc. 24. Ofício do Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas ao Diretor do Museu Nacional em 20 de fevereiro de 1883. 
] 



A presença dos Guarani no Museu Nacional foi matéria da Gazeta de Notícias: 

Continuam a ser estudados os índios guaranis, no Museu Nacional, encarregando-se o Sr. Dr. Lacerda das medidas craniológicas, o Sr. Dr. Moura Brazil da extensão do campo visual em comparação com o de outras raças, e o Sr. Dr. Torrezão do estudo da língua, que em alguma coisa difere da língua guarani pura.
No mais, os onze índios que se acham entre nós, mostram grande inteligência em relação à dos botocudos que aqui tivemos, e por isso em nada e se tornam interessantes aos olhos do público. Homens e mulheres falam mais ou menos o português e não mostram o menor acanhamento quando se lhes dirige a palavra.[footnoteRef:239] [239:  Gazeta de Notícias, 20 de fevereiro de 1883, n. 51, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



O estudo a que os Guarani foram submetidos foi conduzido pela equipe médica formada por Moura Brazil, Dr. Torrezão e Lacerda. Moura Brazil era especializado em oftalmologia e foi um dos fundadores da Policlínica Geral do Rio de Janeiro. O Dr. Alberto de Noronha Torrezão era engenheiro e publicou em 1889 o vocabulário Puri na revista do IHGB.[footnoteRef:240] Já o médico João Batista de Lacerda, formado pela Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro, era o antropólogo físico do Museu Nacional.  Desde meados da década de 1870, Lacerda já vinha se dedicando aos estudos craniométricos. Data de 1876 o primeiro estudo que publicou, em coautoria com José Rodrigues Peixoto, relativo ao tema. Contribuições para o estudo antropológico das raças indígenas do Brasil[footnoteRef:241] foi publicado em língua portuguesa no volume de inauguração da revista Arquivos do Museu Nacional, cuja tiragem foi superior a três mil exemplares e circulou em espaços de ciência nacionais e internacionais (AGOSTINHO, 2014). Lacerda nasceu em Campos, cidade fluminense, onde clinicou antes de se estabelecer na Corte e atuar no Museu Nacional. As atividades que desempenhou, voltadas à antropometria, eram marcadamente alinhadas com o programa de trabalho proposto pela escola francesa de Paul Broca, fundador da Sociedade de Antropologia de Paris (CASTRO FARIA, 1998). Envolvido com as questões de seu tempo, Lacerda buscava desvendar as “origens” e a “evolução” do homem americano a partir de dados extraídos de remanescentes humanos. A partir deles, qualificou os índios “botocudos” como a “raça” mais “primitiva” do Brasil ao lhe atribuir semelhanças, em sua estrutura física, com as “raças” que existiram em tempos remotos (KEULLER, 2008). [240:  TORREZÃO, Alberto de Noronha. Vocabulário Puri. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Tomo LII, Parte I, 1889, p. 511-514.
]  [241:  LACERDA, João Batista de e PEIXOTO, José Rodrigues. Contribuições para o estudo antropológico das raças indígenas do Brasil. Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 1, 1876.] 

A Gazeta de Notícias mencionou não somente o trabalho dos naturalistas junto aos Guarani, como também a sua exposição pública. O grupo não foi suficientemente “interessante aos olhos do público” porque apresentava aspectos “civilizados”: eram inteligentes e dominavam a língua portuguesa. A boa comunicação estabelecida com o público e a segurança em fazê-lo, sem “acanhamentos”, não os tornou objeto de curiosidade. As referências presentes no jornal trazem percepções que expressam a posição privilegiada dos Guarani na hierarquia racial em comparação, por exemplo, aos “botocudos” que, de acordo com os estudos de Batista de Lacerda, ocupavam o ponto mais inferior da escala evolutiva. Essa visão coincidia com o imaginário já amplamente difundido pelo indianismo literário que tomava o guarani como representante histórico da fundação da nacionalidade (ORTIZ, 1988; OLIVEIRA, 2009). John Monteiro critica o lugar que os Guarani ocupam na historiografia, onde frequentemente são abordados ou como dóceis discípulos dos jesuítas ou como vítimas dos bandeirantes: “longe de serem inermes vítimas [...] os Guarani desenvolveram estratégias próprias que visavam não apenas a mera sobrevivência, mas também a permanente recriação de sua identidade e de seu ‘modo de ser’, frente a condições progressivamente adversas” (MONTEIRO, 1998, p. 475). Infelizmente não temos maiores informações que nos permita saber a procedência dos onze indígenas, a composição do grupo ou qualquer outro elemento de sua trajetória. Contudo, os casos que apresentamos a seguir dispõem de informações mais completas sobre a estadia dos demais indígenas no Museu Nacional.


3.1 José e Zeferino, dois embaixadores Xerente que “se deixaram moldar”


Em fins de 1881, foi ao Museu Nacional um grupo de cinco indígenas que vivia nas margens do Alto Tocantins e de lá partiu em direção ao Rio de Janeiro, sob o comando do cacique Cyrino.[footnoteRef:242] Segundo um texto anônimo publicado na Revue d’Ethnograhie, o grupo se tratava de uma embaixada Xerente, que pretendia encontrar o imperador e lhe falar das difíceis condições em que vivia o seu povo. A odisseia, do Alto Tocantins ao Rio, teria sido feita a pé. O autor incógnito do texto chamou a atenção para dois dos rapazes que formavam o grupo:  [242:  O Cearense, 25 de janeiro 1882, n. 29, p. 3. Biblioteca Nacional.] 


Estes índios são semi civilizados; um deles fala o português o suficiente para se fazer compreender. Eles vieram se queixar ao governo dos abusos de que várias tribos são vítimas da parte dos brancos seus vizinhos, e pedir ao mesmo tempo sementes e instrumentos agrícolas... 
As tribos Cherentes vivem às margens do rio Tocantins; seus embaixadores, que vieram a pé, levaram cinco meses para fazer esta grande viagem. Entre eles há dois rapazes de 17 à 18 anos que oferecem o tipo característico da raça a qual pertencem. 
O Sr. Ladislau Netto, diretor do Museu de História Natural, encarregou o Sr. Després de modelar estes dois jovens indígenas inteiros; apesar das dificuldades quase insuperáveis, a operação confiada ao nosso distinto compatriota foi perfeitamente bem sucedida.[footnoteRef:243]  [243:  Os índios Cherentes. Revue d’Ethnograhie, 1882, tomo 1, p. 437, tradução nossa.] 

	Os dois rapazes que ofereciam “o tipo característico da raça” se tratava de José e Zeferino. As esculturas feitas sobre seus corpos foram produzidas em gesso e papel machê pelo escultor francês Leon Després e depois expostas nas salas da Exposição Brasileira de 1882.[footnoteRef:244]  [244:  Léon Després chegou ao Brasil em fins da década de 1850. Na Exposição Nacional de 1861 expôs obras decorativas e, no ano seguinte, produziu a escultura em bronze Família de selvagens atacados por uma serpente, pela qual foi premiado na Exposição de Belas Artes de 1862. Ver CHILLÓN, 2018.] 



Figura 11 – Escultura dos indígenas Xerente Zeferino e José

[image: ]

DESPRÉS, Léon. Índios Xerente Zeferino e José.1882. Papel machê.
Foto: Marc Ferrez (1843-1923).
Acervo: Fundação Biblioteca Nacional – Brasil.



As esculturas produzidas sobre o corpo dos dois indígenas seguiam em exposição no Museu Nacional/UFRJ até o incêndio de 2018, quando desapareceram.



Figura 12 – Esculturas dos indígenas  Xerente Zeferino e José. Exposição Etnologia Indígena
   
[image: C:\Users\miche\Documents\PC docs\Doutorado\Pesquisa documental\Botocudo atual 3.jpg][image: C:\Users\miche\Documents\PC docs\Doutorado\Pesquisa documental\Botocudo atual 2.jpg]



















       




DESPRÉS, Léon. Índios Xerente Zeferino e José.1882. Papel machê.
Foto: Michele de Barcelos Agostinho, 2017.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ. 

 
Modelar um corpo vivo era um procedimento altamente perigoso porque oferecia risco ao modelado. Segundo nosso autor anônimo, na França a prática só era permitida sobre o corpo morto, desde que passadas vinte e quatro horas após o falecimento para evitar possível asfixia durante a modelagem da cabeça. Mas, para modelar José e Zeferino, não houve esse tipo de preocupação:

A operação da modelagem se efetuou sem que os índios parecessem sentir o menor incômodo. Nós insistimos nesse fato porque ainda existe na França um regulamento que proíbe moldar a cabeça de um defunto antes que se passe 24 horas desde a morte. Temos o medo, caso a morte seja apenas aparente, de produzir asfixia [...].
Foi preciso, como podemos imaginar, uma grande diplomacia e sobretudo uma paciência à toda prova para levar os dois Cherentes a se deixar moldar. Demos a eles presentes de toda sorte. Na visita que nós fizemos a eles, disse um de nossos compatriotas do Rio, nós constatamos que eles não atribuem nenhum valor ao dinheiro; eles preferem muito mais grandes moedas de cobre.[footnoteRef:245] [245:  Os índios Cherentes. Revue d’Ethnograhie, 1882, tomo 1, p. 438, tradução nossa.] 



Os dois jovens resistiram ao procedimento e Léon Després enfrentou “dificuldades quase insuperáveis”. Foi preciso muita “diplomacia” e “paciência”, acompanhado de “presentes de todos os tipos” para que ambos aceitassem a modelagem de seus corpos. Possivelmente a dupla tinha consciência dos riscos e só se submeteu quando observou que a situação seria vantajosa. Talvez o aceite tenha se derivado não da persuasão sofrida, mas da própria estratégia de negociação, pois tendo José e Zeferino percebido o valor que aquilo representava para os homens de ciência, podem ter se utilizado da recusa como meio para aquisição de recompensas. A presença dos “embaixadores” Xerente no Museu Nacional foi também notícia na Corte:

Os índios da tribo Cherente, que se acham atualmente nesta Corte, estão sendo examinados debaixo de diferentes pontos de vista para os subsídios da próxima Exposição Antropológica Brasileira do Museu Nacional. 
Assim, ao passo que são estudados estes indígenas quanto à forma de sua cabeça e estrutura de seus corpos pelo Sr. Dr. Lacerda, o Sr. Diretor do Museu registra-lhes as frases e o vocabulário, tendo em confronto o que escreveu Castelnau, que se acha no Glossário de Martius e no qual tem-se reconhecido muitas incorreções. 
Num destes dias prestaram-se de bom grado a cantar algumas cantigas da sua tribo [...]. Para estas cantigas pediram ao Sr. Diretor do Museu que lhes desse maracás [...]. O Sr. Després, escultor muito distinto, está ao mesmo tempo encarregado de modelar em gesso estes índios, que são quatro homens, um dos quais o cacique, e a mulher deste.[footnoteRef:246] [246:  Gazeta de Notícias, 28 de dezembro de 1881, n. 360, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



Sem qualificá-los como “embaixadores” e sem dar detalhes da sua permanência na Corte, o jornal privilegiou informações a respeito dos exames realizados. Os “diferentes pontos de vista” sob os quais foram examinados, de acordo com o jornal, pertenciam a três ordens: 1) da análise antropométrica; 2) do estudo da língua; 3) da modelagem do corpo. No primeiro caso, o estudo foi mais uma vez conduzido por João Batista de Lacerda que escreveu à Revue d’Ethnograhie anunciando a futura Exposição Antropológica e dando conta do trabalho junto aos cinco indígenas Xerente, situação que lhe deu a “oportunidade de estudá-los e de tomar sua observação antropométrica”.[footnoteRef:247] Na Revista da Exposição Antropológica[footnoteRef:248] e nos Fastos do Museu Nacional do Rio de Janeiro[footnoteRef:249] Lacerda igualmente escreveu sobre o estudo realizado, fornecendo maiores detalhes sobre ele. Disse que os Xerente foram submetidos a testes de esforço físico onde a força muscular foi mensurada com o dinamômetro de Mathieu.[footnoteRef:250] A verificação permitiu a Lacerda concluir que a força dos indígenas era inferior à do branco e à do negro, o que lhe atestava baixo potencial para o trabalho. O interesse de Lacerda era certamente apresentar resposta para a questão da mão-de-obra no Brasil. Os debates da segunda metade do século XIX, em torno da imigração e do trabalho escravo, abrangiam também discussões acerca da substituição do braço negro pelo indígena. Embora a proposta civilizatória de aproveitamento da mão-de-obra indígena na produção da riqueza nacional não seja sobressalente na historiografia, ainda assim “houve fortes defensores da substituição do escravo africano pelo trabalhador indígena” (MONTEIRO, 2001, p. 173).  Certamente em diálogo com essa questão, Lacerda conduziu o estudo supracitado. [247:  LACERDA, João Batista de. Correspondance. Revue d’Ethnograhie, Tome Premier, 1882, p. 162, tradução nossa. 
]  [248:  Idem. A força muscular e a delicadeza dos sentidos dos nossos indígenas. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Typografia de Pinheiro, 1882, p. 6-7.
]  [249:  Idem. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 56, 57 e 101.
]  [250:  Instrumento criado na França pela Casa Mathieu, sob a orientação de Paul Broca, e que integrava o acervo de Antropologia Biológica do Museu Nacional/UFRJ. No século XIX, foi usado por antropólogos físicos interessados no estudo da força muscular (SÁ, SANTOS, CARVALHO E SILVA, 2010).] 

Na segunda ordem de análise estava o registro da língua indígena conduzido por Ladislau Netto. Na época, o modelo de documentação das línguas indígenas consistia em elaborar uma lista de palavras (NETO, 2007).  Com base nestes registros, Ladislau esperava “confrontar” trabalhos já consolidados pelos viajantes estrangeiros Castelnau e Martius, segundo o jornal. Francis de Castelnau foi um naturalista francês que, em meados do século XIX, percorreu o Brasil liderando uma expedição científica cujo objetivo era conhecer, estudar e descrever diversos aspectos da bacia do Rio Amazonas. Do relato de sua experiência de viagem, foi produzido um importante material impresso: uma coleção de quatorze volumes que tratou da fauna, flora, cartografia e das populações com as quais estabeleceu contato (MELLO, 2015). Em 1863, Karl Friedrich Philipp von Martius publicou o Glossário das Diversas Línguas e Dialetos, que falam os Índios no Império do Brasil, obra na qual fez referência a Castelneau e a outros viajantes para o registro de palavras indígenas (DIENER, 2014). Ladislau desejaria verificar e corrigir as descrições publicadas pelos naturalistas europeus como forma não só de produzir conhecimento “verdadeiro”, mas, sobretudo de se afirmar entre os pares.  Em vez de ir até os índios, como o fizeram os viajantes, Ladislau trouxe os indígenas até ele, estabelecendo a comunicação no próprio espaço do Museu Nacional. Era um naturalista brasileiro observando diretamente os indígenas e recolhendo informações sobre eles dentro de uma instituição de ciência, lugar da objetividade científica, bem distante das florestas. 
Por fim, na terceira ordem de análise estava a modelagem dos Xerente, trabalho realizado pelo escultor Léon Després. A relação entre ciência e arte não foi uma inovação do final do século XIX. Os impérios coloniais, desde o século XVIII, fomentaram viagens científicas que, além de escritos e colecionamento de espécimes, produziram importantes materiais visuais. Bleichmar (2012) afirma que, no caso hispânico, a produção imagética derivada das expedições naturalistas criou uma cultura visual que foi amplamente empregada pelos administradores na construção do imaginário sobre as Américas. Kury (2008) ressalta que a presença de desenhistas junto às expedições científicas era fundamental, tendo em vista que “as artes de imitação” deveriam reproduzir fidedignamente os elementos naturais analisados para servir como prova de verdade e, assim, garantir a credibilidade do relato científico numa época em que os viajantes vinham incorporando “a crítica iluminista das viagens fantasiosas e dos registros pouco precisos” (KURY, 2008, p. 324). Ademais, a reprodução exata das imagens permitiria aos cientistas de gabinete, longe da natureza, conhecê-la tal como era. Para Humboldt,

São as artes de imitação que retraçam a nossos olhos o quadro variado das regiões equatoriais. Na Europa, o homem isolado em uma costa árida pode gozar, em seu pensamento, do aspecto das regiões longínquas: [...] sem sair de seu lar, ele se apropria de tudo o que o intrépido naturalista descobriu (Apud KURY, 2008, p. 326).

Na pintura, não foi raro o uso de artistas para fabricar imagens de indígenas ao longo do século XIX. Nascimento (1991) analisou as produções de inspiração tanto romântica quanto realista que retrataram os índios do Brasil e evidenciaram o vínculo entre o Museu Nacional e a Academia de Belas Artes. Andermann (2004), ao considerar as representações visuais de indígenas na Exposição Antropológica Brasileira de 1882, ressaltou que elas buscaram revalorizar o indianismo ao passo que tentaram, igualmente, substitui-lo pelo viés da ciência, reunindo no espaço museal um misto das duas visões, uma romântica e outra científica, acerca do indígena. O indianismo expressava, no romantismo literário e artístico brasileiro, a idealização do indígena como herói mítico nacional; inseria-se num regime de memória que remetia a imagem do indígena sempre no passado, estetizado e enobrecido em seus costumes (OLIVEIRA, 2016a).
Quanto à escultura, no século XIX ela esteve intrinsicamente associada aos estudos antropológicos. A prática de modelar os corpos do Outro exótico e racialmente inferiorizado, transformando-o em objeto da ciência, foi comum nos oitocentos e útil à antropologia na medida em que permitia superar a decomposição do corpo carnal. Os moldes produzidos, enquanto “arte de imitação”, deslocavam a alteridade do corpo vivo ou morto, mas sobretudo perecível e efêmero, para um corpo perene, artificialmente elaborado, que sobrevive ao tempo e serve à posteridade. As esculturas confeccionadas com este fim foram abrigadas nos museus e serviram como atração para público amplo e como objeto analítico dos especialistas.
O primeiro caso de que temos conhecimento a respeito da modelagem destinada a estudos raciais data do início do século XIX, quando Sartjie Baartman foi escrutinada por naturalistas franceses. Em 1810, Sartjie, conhecida como a “Vênus Hotentote”, foi levada da África do Sul a Londres e, depois, a Paris. Ali, em 1815, ela foi posta diante do olhar investigativo de Saint-Hilaire e Goerges Cuvier, naturalistas do Museu de História Natural que, interessados na singularidade do seu corpo, sobre ele produziram desenhos, moldes, medições e analisaram minuciosamente cada detalhe de sua anatomia. Naquele ano, Sartjie faleceu. Seu corpo foi dissecado e dele foram feitos moldes, que permitiram o estudo daquele tipo físico por homens do seu tempo e dos próximos. Da dissecação, conduziram o esqueleto, o cérebro e a genitália para os salões de exposição do Museu de História Natural de Paris (QURESHI, 2004).[footnoteRef:251] Sobre as partes do corpo dissecado de Sartjie, depois transformadas em peças de museu, Stuart Hall disse que se tratava de um processo no qual decorre a “substituição do todo pela parte, de um sujeito por uma coisa [...] é o efeito de uma prática representacional muito importante, o fetichismo” (HALL, 2016, p. 205). Para Hall, Sartjie Baartman não existia como pessoa. Ademais, ela estava fora do sistema classificatório etnocêntrico aplicado às mulheres e, por isso, a sua diferente forma física, caracterizada pela hipertrofia do quadril e das nádegas, “foi patologizada, isto é, representada como uma forma patológica de alteridade” (HALL, 2016, p. 203). O seu corpo “foi lido, como um texto, como evidência real – a prova, a verdade – de sua absoluta alteridade” (HALL, 2016, p. 204).  [251:  Os restos mortais de Sartjie Baartman foram enviados para o Museu do Homem de Paris em 1937 e, em 2002, sob a intervenção de Nelson Mandela, foram repatriados e sepultados na África do Sul.] 

Quanto aos Xerente, a ida até a Corte exigiu deles grandes sacrifícios, que apenas uma motivação muito forte poderia levá-los a fazer. A começar pela longa viagem, a pé, das margens do Tocantins até a capital do Império a fim de, em audiência com o imperador, apresentar-lhe demandas. Se a denúncia da violência sofrida pelo seu povo e o pedido por sementes e instrumentos de trabalho foram as razões que os levaram a percorrer tamanha distância, como relatado pelo observador francês anônimo, podemos então imaginar que a sobrevivência em sua aldeia se encontrava a duras penas. Na Corte, foram escrutinados pelos homens de ciência, o que lhes garantiu a aquisição de suprimentos, bem como dinheiro para seu regresso, como ocorrera com os Guarani. Não sabemos se eles se encontraram com o imperador. Talvez sim, tendo em vista que Pedro II recebia os súditos em audiências públicas, ocasião em que ouvia pedidos e reclamações (SILVA, 2016). 
Apesar dos desafios enfrentados, os Xerente buscaram tornar os seus dias na Corte mais leves, quiçá divertidos. No Museu Nacional, cantaram suas canções enquanto sua “música foi escrita cuidadamente pelo Sr. professor Faulhaber”, ocasião em que pediram a Ladislau Netto que “lhes desse maracás”.[footnoteRef:252] Os jovens José e Zeferino percorreram as ruas da cidade e usufruíram do espaço urbano: “nada era mais pitoresco do que vê-los, à noite, em plena liberdade, correr pelo jardim do Campo d'Aclamação, prosseguir e se jogar loucamente nas piscinas onde brincavam como verdadeiros palmípedes”.[footnoteRef:253]  [252:  Gazeta de Notícias, 28 de dezembro de 1881, n. 360, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [253:  Os índios Cherentes. Revue d’Ethnograhie, 1882, tomo 1, p. 438, tradução nossa.
] 



3.2 Uma família de “botocudos dos mais curiosos”


Em 29 de junho de 1882, a Gazeta de Notícias anunciava a chegada na Corte de um grupo de indígenas do Espírito Santo para serem exibidos na Exposição Antropológica que se preparava no Museu Nacional: 

Pelo valor Ceará, esperado amanhã dos portos do Norte, deve chegar a esta Corte sete botocudos, acompanhados de um intérprete e constituindo uma só família. Estes índios são remetidos para a Exposição Antropológica pelo Sr. Dr. Inglêz de Souza, presidente da província do Espírito Santo, que promete ao Sr. Diretor do Museu enviar-lhe maior número de botocudos dos mais curiosos, isto é, dos mais puros.[footnoteRef:254] [254:  Exposição Antropológica. Gazeta de Notícias, 29 de junho de 1882, n. 178, p. 1. Biblioteca Nacional.] 



O grupo de sete indígenas tratava-se de Joaquim Pedro, Benta, Thomé, Thomaré, Nazareno e outros dois indígenas sem nome identificado. De acordo com o Guia da Exposição, Joaquim Pedro tinha 60 anos e era pai de Thomé, que tinha 8. Benta, com 16 anos, era uma das suas duas mulheres. Thomaré e Nazareno, a quem são atribuídas idades de 60 e 16 anos, respectivamente, não tiveram grau de parentesco definido. A segunda mulher de Joaquim Pedro e o outro menino citado no ofício não foram identificados. Eram oriundos do aldeamento do Mutum, situado próximo ao Rio Doce, fronteira entre Espírito Santo e Minas Gerais. Eles foram pintados a óleo por Décio Villares e por Francisco Aurélio de Figueiredo, cujos quadros ficaram expostos na sala Anchieta da Exposição Antropológica. O grupo veio acompanhado do intérprete Joaquim Ayres e do engenheiro Cassiano de Castro Menezes.[footnoteRef:255] Cassiano foi encarregado pelo presidente da província do Espírito Santo, Inglês de Souza, para executar a viagem dos “botocudos”, serviço pelo qual foi devidamente pago, enquanto Joaquim Ayres, fotógrafo retratista, precisou reclamar o pagamento que, aliás, lhe foi negado. Escreveu Inglês de Souza a Ladislau informando-lhe que o governo daquela província apenas negociou com Ayres a compra de fotografias, sem lhe incumbir de “coisa alguma”. Por iniciativa própria, ele fez a “viagem em companhia do engenheiro, não gastou, não correu risco nenhum, porque não houve risco na viagem, e se acompanhou os botocudos foi porque vieram em companhia do dr. Cassiano de Castro Menezes”.[footnoteRef:256] Inglês de Souza também comentou a respeito dos indígenas que enviou ao Museu Nacional: [255:  Natural do Ceará, Cassiano de Castro Menezes participou das comissões de demarcação de terras em aldeamentos indígenas do Sergipe e Espírito Santo e auxiliou a comissão da Exposição de História do Brasil realizada na Biblioteca Nacional em 1881.
]  [256:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 163. Ofício do presidente da província do Espírito Santo ao diretor do Museu Nacional em 14 de agosto de 1882.] 


Pelo vapor que esta leva segue uma família, composta de 7 pessoas, são indígenas do Rio Doce. Vão acompanhados do intérprete, sem o qual não andam. Essa família dará aos visitantes da Exposição uma ideia exata do que são os índios do Rio Doce, pois é composta de um velho, casado com duas raparigas, uma velha, um rapaz e dois meninos de diversas idades. Duas das mulheres tem o tradicional botoque. São enviíndios mutuns, família, segundo creio, da nação Aymoré. Cantam e dançam de modo muito curioso e tocam gaita pelo nariz. Andam completamente nus; aqui fiz dar-lhes algumas roupas, alguns já falam alguma coisa do português, outros nada. É preciso entrete-los na ideia de voltar breve e trata-los bem, com pequenos presentes etc. V. S.a melhor do que eu sabe o que deverá se fazer. É condição indispensável que V. S.a os faça voltar com o intérprete, logo que for possível. [...] Recomendo-lhe mais uma vez meus botocudos, que vão ficar furiosos comigo, porque lhe fiz supor que o vapor os levaria para o Rio Doce.[footnoteRef:257] [257:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc 121. Ofício do presidente da província do Espírito Santo ao diretor do Museu Nacional em 28 de junho 1882.] 



O ofício deixa clara a condição de deslocamento daquele grupo: tratava-se de um sequestro orquestrado pelo governo da província do Espírito Santo que enganou os indígenas, fezendo-os supor que retornavam ao Rio Doce quando, na verdade, estavam sendo conduzidos à revelia para a Corte. As pessoas que integravam o grupo foram definidas no Guia da Exposição como do povo Naknanuk. Possivelmente se tratava de gente de prestígio entre os seus e com valor de exploração entre os administradores. Joaquim Pedro, o “velho casado com duas raparigas”, poderia deter privilégios, considerando que naquela sociedade “os homens mais velhos gozavam de prerrogativas e prestígio, ocupando posição especial nas reuniões masculinas” (PARAÍSO, 1998, p. 424). Já as crianças, ou kurukas, eram “altamente valorizadas no comércio regional” (PARAÍSO, 1998, p. 419). Para Inglês de Souza, eles eram “da nação Aymoré”. 
Desde o século XVI “Aymoré” e “Tapuia” foram categorias utilizadas para designar os indígenas de diversas filiações linguísticas não Tupi que fizeram guerra aos colonizadores e que foram acusados de praticarem a antropofagia (PARAÍSO, 1992). No século XIX, diferentemente do Tupi que representava a matriz de nacionalidade, o índio do romantismo, o nobre guerreiro aliado dos colonizadores, porém extinto devido à miscigenação com os portugueses, os Tapuia representavam o índio contemporâneo, “o traiçoeiro selvagem dos sertões que atrapalhava o avanço da civilização” (MONTEIRO, 2001, p. 172). Os Naknanuk pertenciam ao tronco linguístico Macro-Jê. Foi apenas no final do século XIX quando apareceram os subgrupos linguísticos referentes aos indígenas de Minas Gerais, Espírito Santo e Bahia e o termo “botocudo” que lhes era atribuído deixou então de ser dominante. Seu uso havia se generalizado desde o século XVIII, quando os portugueses o utilizavam para se referir aos indígenas que utilizavam botoques – discos de madeira labial e auricular (PARAÍSO, 1992). O ornato se transformou em índice de selvageria. Nos relatos da imprensa ou mesmo nas publicações do Museu Nacional é comum encontrar considerações que associam os botoques à condição grotesca e quase animalesca do seu portador, cuja identidade foi objetificada pelo botoque. 
Carregado de sentido pejorativo, ser “botocudo” significava, portanto, ser “selvagem”, antropófago e inimigo da “civilização”. Com a chegada da família real no Rio de Janeiro, o príncipe regente D. João assinou a Carta Régia de 13 de maio de 1808 com a qual declarou “guerra justa aos botocudos” e tornou devolutas suas terras. A acusação de canibalismo justificava a decisão beligerante. Além da política de extermínio, ao longo do século XIX o governo igualmente adotou medidas “brandas” no trato com os indígenas. Em 1824, foi estabelecido o Regulamento para a civilização dos índios botocudos nas margens do Rio Doce, que previa o aldeamento para os chamados “índios bravos”. Vinte anos depois entrou em vigor o Regulamento acerca das Missões de Catequese e Civilização dos Índios de 1845, o qual tratava da organização administrativa dos aldeamentos. Entre extermínio e catequese, a política indigenista do século XIX buscou ações que visavam extinguir as identidades indígenas no Império, especialmente a dos “botocudos”.
Na segunda metade do século XIX, o “botocudo” recebeu uma nova classificação: a de “primitivo”. Se nominalmente era algo novo, estruturalmente permanecia a visão negativa que lhe era reservada. O discurso científico, em grande parte reforçada por João Batista de Lacerda, tomou o “botocudo” como descendente mais próximo dos primeiros “selvagens” do solo brasileiro.  Ele ocupava o ponto inicial da escala evolutiva. Era o mais inferior e atrasado dos povos indígenas. Tal ideia era baseada nos estudos comparativos de medição de crânios, conduzidos por Lacerda, que dizia haver semelhanças entre os “botocudos” e a “raça” pré-histórica de Lagoa Santa (CASTRO FARIA, 1999, p. 34). Portanto, ser “botocudo” sob a ótica da ciência significava ser a evidência da vida primitiva de outros tempos e significava estar, consequentemente, fadado à extinção. Nesse sentido, exibir pessoas que corporificavam tamanha brutalidade e feracidade tornou-se um espetáculo “dos mais curiosos”.
A curiosidade em torno dos “botocudos” e sua consequente exibição pública data do início do século XIX. Temos o caso do “botocudo” Quack, que acompanhou o príncipe alemão Maximilian zu Wied-Neuwied durante sua viagem pelo Brasil e de retorno à Europa em 1817. Lá, despertou grande curiosidade no público e viveu no palácio de Wied até a sua morte no ano de 1832 (SANTOS, 2016, p. 257). Em 1821, a imperatriz Leopoldina enviou um casal de “botocudos” para o seu pai, Francisco I, imperador da Áustria. O casal causou grande sensação em Viena, mas o imperador proibiu sua exibição devido à curiosidade desordenada do público. O homem, de nome José, retornou ao Brasil cinco anos depois, logo após a morte da sua companheira (SANTOS, 2016, p. 204-205). Também no ano de 1821, uma família de “botocudos” do Rio Doce – formada por um homem, uma mulher e uma criança – foi exibida em Londres por um grupo de missionários que esperava, com a exibição, arrecadar fundos para que retornassem cristianizados ao Brasil (QURESHI, 2011, p. 3). O trio foi levado para a Inglaterra por um francês, que desejava lucrar com a sua exibição, e se mostrava ansioso em voltar para casa (QURESHI, 2011, p. 105 e 109). Em 1844, uma dupla de “botocudos”, uma mulher e um rapaz, foi fotografada em Paris, cuja série de sete imagens em daguerreotipo está guardada no Museu do Homem (MOREL, 2001). 
No Rio de Janeiro o interesse pelos “botocudos” não foi diferente. A oportunidade de ver a “família” levada à Exposição Antropológica Brasileira atraiu uma multidão, ainda que a presença de “botocudos” na capital do império não fosse algo incomum. Em 1808 o governo disponibilizou recursos para assistir “botocudos” que se encontravam na Corte; em 1816 Debret retratou “botocudos” que estavam na Corte para conhecer o príncipe regente; em 1840, o líder “botocudo” Guido Pokrane esteve com o imperador Pedro II (SILVA, 2016). No caso da “família de botocudos” que involuntariamente desembarcou no Rio de Janeiro em 1882, a divulgação nos jornais da sua chegada à capital para participar de evento em uma instituição científica fez da sua presença na Corte uma grande notícia, servindo de motivação para o interesse popular. Ademais, a divulgação de que aqueles “botocudos” eram “puros”, isto é, de que seus costumes de origem estariam conservados, pode ter alimentado o desejo de ver “selvagens” autênticos. Tal condição é perceptível no ofício de Inglês de Souza a Ladislau Netto quando afirma que havia “um velho casado com duas raparigas”, que o grupo usava o “tradicional botoque”, que “cantam e dançam de modo curioso”, que “tocam gaita pelo nariz”, que “andam nus” e que não falam a língua portuguesa. Todos vão de encontro à moral e aos costumes “civilizados”, corroborando o estado “selvagem” que lhes fora atribuído.
Consta que Ladislau teve problemas em mantê-los no centro da cidade e em controlar o acesso do público ao Museu Nacional por conta da multidão eufórica. O grupo desembarcou no dia 5 de julho de 1882 e foi inicialmente instalado no Corpo de Bombeiros, localizado no Campo de Santana, prédio vizinho ao Museu Nacional.[footnoteRef:258] Depois, ele foi levado ao Palácio de São Cristóvão, mais afastado da área central, onde estaria protegido da multidão. A medida foi necessária porque os indígenas estavam “incomodados” com toda a situação ou, mais do que isso, deveriam estar “furiosos”, como previu Inglês de Souza, por entenderem que foram enganados sobre o seu destino e por toda condição adversa que precisaram enfrentar. [258:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor do Museu Nacional ao diretor da Diretoria de Comércio do Ministério da Agricultura Comércio e Obras Públicas em 02 de setembro de 1882.] 



É pena porém que uma parte do público não tenha compreendido o espírito de caridade que devemos ter para os pobres índios botocudos que de bom grado se prestam aos estudos a que os sujeitam no Museu e que os tenham perseguido de modo inqualificável já no seu próprio abrigo no jardim do Campo, já no Museu apesar de fechadas as portas daquela repartição, em cujas imediações estaciona uma onda de povo a espera dos pobres selvagens [...]. A vista disso, o Sr. Diretor do Museu entendeu muito acertadamente retira-los para fora da cidade até que possam ser vistos pelo povo de modo conveniente e com um entusiasmo menos incomodo aos mesmos índios.[footnoteRef:259]  [259:   Gazeta de Notícias, 9 de julho de 1882, n. 188, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



Não foi só a Gazeta de Notícias que deu notoriedade à presença dos “botocudos”. A Revista Illustrada, de Angelo Agostini, imprimiu em suas páginas uma representação irônica do que foi o grande interesse público para ver os “selvagens” do Rio Doce.  


Tanto interesse pela ciência espanta-me; mas eu acabo por verificar que toda essa curiosidade dos visitantes é apenas para ver índios. Com efeito, apenas entrados, percorrem, olham, caçam [...]. Reclamações, protestos, movimento já de partida... Um gaiato lembra-se de espalhar que os índios estão escondidos nos aposentos do diretor do Museu; e eis os aposentos particulares do Dr. Ladislau Netto invadidos até a cozinha. Procuram, caçam, varejam toda a casa... Os índios, coitados, corridos da selvageria fluminense, há muito já se tinham ido refugiar em São Cristóvão, junto ao grande cacique.[footnoteRef:260] [260:  Revista Illustrada, 1882, Ano 7, n. 310, p. 6. Biblioteca Nacional.] 




Figura 13 – Charge dos “botocudos” no Museu Nacional

[image: ]
Legenda:“Mas quem diria! Esses anthropóphagos é que ficaram com medo de serem devorados pela curiosidade pública. Só a muito custo o diretor do Museu impediu que eles fugissem.”
Revista Illustrada, 1882, Ano 7, n. 310, p. 4.
Fonte: Biblioteca Nacional - Brasil.



Os “botocudos”, obviamente conscientes da situação humilhante e violenta em que se encontravam, manifestaram resistência e buscaram assegurar seus interesses, apesar dos limites impostos a seu agenciamento naquela ocasião. Estando na Corte, tentaram a fuga perante o constrangimento, a “perseguição inqualificável”, a “onda do povo”, o “medo de serem devorados”, a “selvageria fluminense”. Impedidos de retornarem para as suas casas, os “botocudos” criaram dificuldades para o andamento das ações planejadas pelos cientistas e colocaram a necessidade de negociação. O então ministro da agricultura recomendou a Ladislau Netto “a distribuição de alguns brindes aos índios (que poderá ser feita à conta da catequese) para aquietá-los até a Exposição Antropológica do Museu”.[footnoteRef:261] Os “brindes”, tomados pelo dominador como mero tranquilizante, para os indígenas poderiam ser signo de distinção. A aquisição de bens não indígenas gerava prestígio social àqueles que os detinham, sentido muito diferente do que está posto no documento. [261:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21 Doc. 148. Ofício do Ministério da Agricultura, Comércio e Obras públicas ao diretor do Museu Nacional em 26 de julho de 1882.] 


A introdução de bens estranhos, não produzidos pelos Botocudos, provocava uma situação de desigualdade intragrupal. A aquisição destes bens estabelecia, entre os índios, a noção de prestígio social para os detentores e causava gradual perda de seus valores, principalmente os de igualdade e solidariedade (Paraíso, 1998, p. 418).


O grupo de “botocudos” aceitou participar da exposição pública e dos experimentos no Museu Nacional mediante recompensas que eram, no limite, o que podiam negociar. É possível que a promessa de retorno para casa tenha os motivado a colaborar com as atividades científicas. Como escreveu Inglês de Souza no ofício a Ladislau, era “preciso entretê-los na ideia de voltar breve”. Segundo Nascimento (1991), no dia 6 de agosto eles foram exibidos na Quinta da Boa Vista e no dia 20 de agosto o Museu Nacional foi fechado ao público para que eles fossem examinados. Infelizmente não temos informações sobre sua exibição, mas os experimentos feitos com eles estão bem documentados. 
A medição da força muscular foi um dos exames registrados por João Batista de Lacerda – à semelhança do que fora realizado com os Xerente. Com base nele, Lacerda concluiu que a força do homem branco era superior à do indígena que, por sua vez, não produzia “a mesma quantidade de trabalho útil, no mesmo tempo, que os indivíduos de outra raça”.[footnoteRef:262] O médico Moura Brazil também examinou os “botocudos” – assim como o fez com os Guarani em 1883. Ele buscou investigar seu campo visual, concluindo que “o campo da cor verde revelava-se neles mais lato do que costuma ser na raça branca”.[footnoteRef:263] Finalmente, o terceiro exame registrado por Lacerda consistiu na verdade numa sessão de tortura que submeteu um dos indígenas ao choque elétrico. Neste “exame”, foi usada uma bobina de Ruhmkorff para testar a reação do “selvagem” diante de “sensações desconhecidas” e de “forças ocultas”. Tal aparelho, criado em meados do século XIX pelo alemão Heinrich D. Ruhmkorff, produzia corrente elétrica e foi muito utilizado em laboratórios para o estudo da eletricidade. Um dos “botocudos” foi orientado a tocar no aparelho produtor de eletricidade e, em consequência do choque elétrico, teve a reação de pavor. Segundo Lacerda, após ter tomado o choque o “Botocudo ficou mudo, estático, o olhar fixo com a expressão fisionômica do terror. [...] não indagou o que era; mas negou-se peremptoriamente daquele momento em diante a ter contato com a mesa sobre a qual estava o aparelho”.[footnoteRef:264]  [262:  LACERDA, João Batista de. A força muscular e a delicadeza dos sentidos dos nossos indígenas. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Typ. de Pinheiro, 1882, p. 7.]  [263:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 101.
]  [264:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 101.
] 

Ao publicar sobre os experimentos na Revista da Exposição Antropológica Brasileira, Lacerda lamentou que certa ordem de experiências com humanos fossem “condenadas pela moral e pelas leis”, ainda que necessárias à busca da verdade a respeito da “raça”.[footnoteRef:265] Lacerda defendeu a aproximação da antropologia com a fisiologia, cujos recursos poderiam auxiliar a antropologia na solução de suas questões.[footnoteRef:266] A fisiologia se tornou um saber fundamental das práticas laboratoriais na segunda metade do século XIX, as quais consolidavam a imagem “civilizada” da nação (GOMES, 2013). O laboratório passou a ser o ícone da “modernidade” e do “progresso”. Isso porque uma nova cientificidade foi então validada. A ciência experimental, que no Brasil foi introduzida a partir de 1870, instituiu um olhar desvinculado da anatomia, que incidia sobre a matéria em seu estado estático, e se voltou para o corpo em seu estado dinâmico a fim de melhor compreender os fenômenos da vida. A sofisticação tecnológica dos aparelhos de experimentação permitiu a execução desse novo modelo de análise e deu a ele a neutralidade, a objetividade e a precisão necessárias à produção do conhecimento científico que, agora, se via livre de atributos subjetivos (GOMES, 2013). [265:  LACERDA, João Batista de. A força muscular e a delicadeza dos sentidos dos nossos indígenas. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Typ. de Pinheiro, 1882, p. 6.
]  [266:  Ibidem. ] 

Os experimentos conduzidos por Lacerda, desse modo, “provaram” por meio de dados numéricos e “objetivos” a inaptidão do indígena para o trabalho. A invenção dos instrumentos científicos, tão necessários à operação laboratorial, fomentou a crença na objetivação do real e permitiu a mensuração dos potenciais da “raça” para o mundo “civilizado”. Esses artefatos possibilitaram ao museu-laboratório padronizar medições e desenvolver estudos comparativos dos povos, atribuindo às classificações uma linguagem matematizada e universal. A compreensão do real passava então pela manipulação desses instrumentos, instituindo um novo modelo de análise que mediava a relação do homem com o mundo. De posse desses instrumentos, a antropologia pode, em bases pretensamente científicas, prescrever verdades que justificaram as desigualdades humanas e as relações de poder em situações de exploração colonial. Disso resulta uma diferença cabal em relação às práticas de medição de corpos no início do século XIX, quando, segundo Gould (2014), os dados numéricos eram rústicos, sem o rigor de técnicas generalizadas.
O cansaço e a violência sofrida pela família de “botocudos”, desde a sua partida de Vitória até o seu retorno, pesaram sobre ela. De acordo com o Jornal do Commércio, os indígenas “estavam de contínuo a pedir ao Sr. diretor do Museu que os mandasse para as suas quigémes, cabanas em que mal se podem abrigar” e Joaquim Pedro, o “chefe da família”, encontrava-se profundamente abatido e “mal respondia as raras informações que se lhe faziam”.[footnoteRef:267] Diante de sua “nostalgia”, Ladislau teria autorizado sua partida. Ou, diríamos nós, esgotadas as possibilidades de negociação com os indígenas para estender sua permanência na Corte e tendo o grupo já sido exibido e submetido a toda sorte de exames, Ladislau permitiu que fossem embora. No dia 29 de agosto a família Naknanuk finalmente retornou para o Espírito Santo, dois meses antes do encerramento da Exposição Antropológica.  [267:  Jornal do Commercio, 31 de agosto de 1882, n. 242, p. 3. Biblioteca Nacional.] 

Marina Vieira (2019) afirma que os “botocudos” que participaram da Exposição Antropológica Brasileira eram os mesmos que, em novembro de 1882, foram levados para Londres a fim de serem exibidos na exposição antropológica do Piccadilly Hall em 1883. Entretanto, não encontramos indícios de que o grupo deslocado para Londres se tratava das mesmas pessoas levadas ao Rio de Janeiro. A documentação utilizada por Vieira faz referência aos “botocudos” de maneira genérica, sem precisar o nome dos sujeitos envolvidos ou alguma outra informação que corrobore se tratar das mesmas pessoas. Há ainda que se considerar o seguinte. O grupo enviado ao Museu Nacional era de sete pessoas e a Londres, cinco. Todas eram do aldeamento do Mutum, no Rio Doce. Caso se tratasse das mesmas pessoas, por que depois de toda sorte de coação, subalternização e violência sofrido na Corte, os indígenas aceitariam participar de uma experiência semelhante? Teriam sido eles novamente ludibriados? Vieira não coloca o problema, apenas lhes atribui a voz passiva de que “foram levados” (VIEIRA, 2019b, p. 339).
A exibição em 1883 de uma família de “botocudos” em Londres foi divulgada em cartaz que anunciava a exposição antropológica no Piccadilly Hall.




Figura 14 – Cartaz de exibição de uma família de “botocudos” em Londres, 1883. 

[image: ]
Cortesia da Biblioteca Britânica. 
©British Library Board. Evan.344.


O grupo de “botocudos” exibido no Piccadilly Hall no ano de 1883 partiu do Espírito Santo com destino à capital inglesa para serem exibidos por negociantes da família Barata Ribeiro, que viram aí uma oportunidade de auferir ganhos, baseados na experiência de sucesso da Exposição Antropológica Brasileira do Museu Nacional (VIEIRA, 2019b). É notório como os “botocudos” atravessaram o século XIX sendo usados para fins comerciais, científicos e de entretenimento no Brasil e na Europa. 


3.3 Anhorô, um “Cayapó inteligente”

José Marques Anhorô chegou ao Museu Nacional em 1882 e permaneceu trabalhando ali nos anos seguintes, integrando o quadro permanente da instituição e tornando-se o primeiro indígena contratado do Museu Nacional. A sua presença foi registrada no Guia da Exposição: “indígena Cayapó, atual guarda da Exposição Antropológica; de 20 anos de idade; em busto. Pintado a óleo ao natural por Décio Vilares”.[footnoteRef:268] Seu retrato foi exposto na Sala Anchieta junto a diversos outros quadros retratistas que figuravam ali. O que teria motivado Anhorô a deixar a sua terra e partir em direção ao Rio de Janeiro? Buscando ir além das descrições que tendem reproduzir as fontes ou que reduzem as relações sociais ao dualismo dominado versus dominador, partimos da problematização de certas categorias encontradas nos documentos e do questionamento sobre a presença de Anhorô naquele espaço de ciência. A documentação que consultamos permitiu-nos entender que a trajetória de Anhorô é bastante complexa e que no Museu Nacional, para além de “guarda”, ele foi mediador. [268:  Sala Anchieta, item n. 5. Guia da Exposição Antropológica, 1882, p. 64.
] 


Figura 15 – José Marques Anhorô
[image: ]
[bookmark: _Hlk191368021]VILLARES, Decio. Anhorô. 1882. Óleo sobre tela. 52,5 x 43,5 cm. Em busto.[footnoteRef:269]  [269:  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO]. ] 

Desaparecido no incêndio de 2018.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ. 
Foto: Michele de Barcelos Agostinho, 2017.

Foi Aristides Spínola, ex-presidente da província de Goiás e deputado na Assembleia Legislativa do Império no ano de 1882, quem intermediou a chegada de Anhorô ao Museu Nacional. Em carta destinada a Ladislau Netto, ele escreveu:


Vai o Anhorô. Ele tem estado, bem a meu pesar, desocupado durante o dia, em muito estimei a lembrança de V. Sra. de ocupa-lo nos trabalhos da magnífica exposição que V.Sra. promove. 
Ele é um índio muito atencioso, de excelente comportamento, não obstante pertencer a essa raça altiva e audaciosa, que tantas vezes tem acometido os habitantes do Rio Verde e Rio Bonito, em Goiás.[footnoteRef:270] [270:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 138. Carta de Aristides Spínola a Ladislau Netto em 12 de julho de 1882. 
] 



Bem recomendado por Spínola, Anhorô foi então admitido no Museu Nacional e ali trabalhou por alguns anos recebendo remuneração mensal. Ladislau, ao atender o pedido do ilustre político, obviamente aproveitou-se da conveniente situação para ter um indígena ao seu lado, auxiliando-lhe nos trabalhos e até ensinando-lhe sobre os objetos indígenas. As tarefas então desempenhadas por Anhorô foram variadas. Na documentação a seu respeito, encontramos termos que o identificavam como “guarda”, “empregado” e “servente”.  No Guia da Exposição, ele aparece como “guarda da Exposição”. Numa edição do Jornal do Comércio de 1885, três anos após a chegada de Anhorô ao Museu, Ladislau se referiu a ele como “empregado”. Nos documentos administrativos do Museu Nacional, seu nome aparecia na relação de “serventes”. De acordo com os dicionários da época, guarda era “a pessoa que tem a vigiar alguma coisa”, mas é também curador. Para curador o mesmo dicionário descreve ser aquele “que tem cuidado e administração dos bens”[footnoteRef:271] ou “pessoa encarregada de fiscalizar alguma coisa ou pessoa, e olhar pela sua conservação e bem estar” ou ainda “empregado encarregado da guarda de certos depósitos”.[footnoteRef:272] Para empregado, encontramos a descrição: “ocupado em serviço de alguém; o que exerce um emprego público ou particular; o que exerce emprego em repartição do Estado”.[footnoteRef:273]  Já para servente temos: “o homem que ajuda em trabalho [...]. Pessoa que serve outra; criado”.[footnoteRef:274]  [271:  SILVA, Antonio de Moraes Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo I. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1877. 
]  [272:  VIEIRA, Dr. Frei Domingos. Grande Diccionario Portuguez ou Thesouro da Lingua Portugueza. Porto: E. Chardron e B. H. de Moraes, v. 1, 1874.
]  [273:  SILVA, Antonio de Moraes, 1877. 
]  [274:  VIEIRA, Dr. Frei Domingos, 1874.
] 

Anhorô atuava no Museu Nacional exercendo, portanto, múltiplas atividades: “servindo” o diretor nas necessidades da instituição, “guardando” as coleções, cuidando da sua conservação ou de qualquer outro bem depositado no Museu. Anhorô atuava também na identificação de objetos. No Jornal do Comércio, Ladislau publicou um texto onde discorreu sobre o uso dos tembetás pelos indígenas do vale do Tocantins e do Araguaia, ocasião em que citou o “empregado” Anhorô:

Segundo informações que tenho do índio Anhorô, Cayapó inteligente e atualmente empregado neste Museu, adornam-se de tembetás os Cayapós, que habitam quase todo o vale do Araguaia, os Javohés (sub-tribo Carajá), povoadores da ilha do Bananal, os Chambeoás, os Cherentes e os Jorés, que ocupam o baixo Araguaia, os Poré-Kôres, os Carajás e os Chavantes, encontrados ao longo do Araguaia e do alto Tocantins. Os Pinnagés, denominados Uabinonres pelos Cayapós, conquanto tenham um ou outro representante ornado de tembetá, usam de preferência do disco de madeira, a exemplo dos Botocudos do Rio Doce.[footnoteRef:275]  [275:  NETTO, Ladislau. Pré-História Sul-Americana. Pedras Verdes. Jornal do Comércio, 9 de maio de 1885, n. 128, p. 2. 
] 



Ladislau utilizou das informações fornecidas por Anhorô para tecer sua análise quanto ao uso dos tembetás, descrevendo com detalhes as populações indígenas e sua respectiva localização na província de Goiás. Deve ter sido recorrente nos anos em que Anhorô esteve no Museu, o embasamento de Ladislau no conhecimento de Anhorô a respeito dos costumes, artefatos e língua indígenas. Ladislau também afirmou na nota de rodapé que Anhorô escrevia e lia corretamente a língua portuguesa e que conhecia alguns “dialetos” aprendidos no colégio de Leopoldina, onde conviveu com crianças de diferentes etnias. Por dominar diversas línguas, ele estaria apto para os projetos do governo relativos à catequese.[footnoteRef:276] A referência de Ladislau a Anhorô como “empregado neste Museu” nos serviu de pista para buscá-lo no registro de funcionários da instituição. Na SEMEAR encontramos seu nome na folha de frequência dos “serventes” relativa ao ano de 1883, onde constava o seu completo, o salário mensal de 50$000 (cinquenta mil réis)[footnoteRef:277] e anotações de controle de presença.[footnoteRef:278] Com base nos documentos supracitados, conseguimos levantar minimamente a trajetória de José Marques Anhorô. A sua vida e a do seu povo esteve cercada por lutas, alianças, resistências e extermínio. [276:  Ibidem.
]  [277:  BR.MN.DR.AO. Pasta 22. Doc. 206. Relação das faltas cometidas pelos serventes do Museu Nacional no ano de 1883. 
]  [278:  Naquele mesmo ano, o salário aproximado do diretor do Museu Nacional era de 500$000 e do porteiro 66$000. BR.MN.DR.AO. Pasta 22. Doc. 78. Despesas feitas no Museu Nacional nos meses de julho de 1882 a maio de 1883.] 

Anhorô viveu na região dos Rios Bonito e Verde, sul de Goiás, e estudou no Colégio Isabel, situado em Leopoldina – hoje Aruanã. O Colégio Isabel foi fundado em 1871 e era destinado a crianças indígenas das “margens do Araguaia. Admite menores de ambos os sexos, e os educa, conservando-lhes o uso das línguas das tribos a que pertencem, para, assim, habilitá-los a servirem de intérpretes”.[footnoteRef:279] O Colégio tinha, em 1871, 21 crianças e integrava o projeto indigenista de Couto de Magalhães que buscava “criar um centro formal de educação de índios com vistas a sua integração na sociedade nacional e eventual utilização no trabalho de pacificação e assistência a outros grupos indígenas” (NETO, 2005, p. 180).  Em 1875, havia 39 “menores selvagens” matriculados e 52 no ano de 1879 (NETO, 2005, p. 183-185), aí incluindo crianças Kaiapó, Tapirapé, Karajá, Xavante, Gorotiré, Guajajara e Xerente. Para aquisição dos alunos, o uso da violência, rapto e aprisionamento foi relatado nos documentos da época (MARIN, 2009, p. 157).  [279:  RELATÓRIO do Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas do ano de 1876 apresentado à Assembleia Geral Legislativa. Rio de Janeiro: Tipografia Perseverança, 1877, p. 484. Disponível em <http://brazil.crl.edu/bsd/bsd/u1962/000493.html>.
] 

Anhorô, depois de ter estudado no Colégio Isabel, com cerca de 20 anos de idade seguiu para o Rio de Janeiro, não sabemos se voluntariamente ou coercitivamente, enviado por Aristides Spínola. Isso num tempo em que conflitos intensos ocorriam entre colonos e Kayapós nas proximidades do Rio Bonito (KARASCH, 1992).  Não à toa, disse Spínola a Ladislau que Anhorô era um índio “de excelente comportamento” e que não pertencia “a raça altiva e audaciosa que tantas vezes tem acometido os habitantes do Rio Verde e Rio Bonito em Goiás”.[footnoteRef:280] A região do Rio Bonito, desde fins da década de 1850, era palco de combates entre Kayapós e lavradores. A resistência ao avanço dos colonizadores sobre o território Kayapó rendeu ao grupo a fama de índios hostis e de índole vingativa (NETO, 2005). O próprio Spínola, quando presidente da província de Goiás, escreveu: [280:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 138. Carta de Aristides Spínola a Ladislau Netto em 12 de julho de 1882.] 


[...] sobre a conveniência de catequizar os selvagens das cabeceiras do Araguaia, que trazer em sobressalto os moradores dos Municípios do Rio Verde e Rio Bonito, vítimas, não poucas vezes, de suas terríveis excursões. A zona do Rio Verde, que se dilata entre o Paranaíba e o Araguaia, é uma das mais apropriadas da Província para a indústria pecuária. Por isso, estava sendo progressivamente povoada principalmente por mineiros; e é de lastimar que estejam os povoados expostos aos ataques dos selvagens do Cayapó. Desde os tempos coloniais aqueles silvícolas atacam a população cristã e vice-versa. 
[...] Os sertões de Amaro Leite, ao norte desta Província, eram infestados pela tribo dos Canoeiros, reputada o mais feroz dos que nele existiam. As incursões desses selvagens cessaram com o estabelecimento dos presídios chamados da linha do Tocantins, sitos em Santo Amaro e Santa Bárbara. Mas, ah! O governo lembrou-se dessa medida depois de muitos desastres, e de estar quase extinta a tribo pelos ataques que, em represália, sofreram dos cristãos. Receio que o mesmo aconteça no Rio Verde (Apud NETO, 2005, p. 189-190).  


	Os presídios mencionados por Spínola faziam parte da política indigenista em Goiás e foram erguidos ao longo dos rios com a função de promover a navegabilidade e o povoamento da região, proteger o interesse dos colonos e servir como ponto de abastecimento de viajantes (ATAÍDES, 1998, p. 45). Tratava-se de colônias militares que incluíam área agrícola e estabelecimento penal (GANDARA E PEREIRA, 2017). Neles, combatiam-se indígenas resistentes e se instalavam indígenas aldeados (CUNHA, 1992). Em 1850 foram fundados, às margens do Rio Araguaia, os presídios de Leopoldina e de Santa Isabel que, inclusive, atuaram na captura de crianças para o Colégio Isabel (MARIN, 2009).  Spínola deu orientações de como deveria ser o contato desses militares com os índios da ilha do Bananal:

Cumpre-lhe empregar todos os esforços para obter a amizade dos índios [...]. Recomendo-lhe também que procure abrir relações com os índios da tribo Javahés, moradores do Furo Pequeno e chama-los à civilização. V. Mc. poderá entender-se com eles por intermédio de alguns chefes Carajás. Deverá levar alguns objetos para trocar com os chefes ou brindá-los, tendo o maior cuidado em não consentir que eles e quaisquer outros índios, sejam lesados em seu pequeno comércio ou enganados pelas praças e paisanos, que lhe acompanharem ou se estabelecerem na colônia. Procurará obter crianças, por meios brandos e suasórios, para o Colégio Isabel [...]. É absolutamente proibido comprar ou trocar crianças, tomadas ou furtadas de uma tribo as outras. As crianças para o Colégio deverão ser voluntariamente entregues por seus pais ou pelas pessoas que as criem ou tenham em seu poder (Apud NETO, 2005, p. 192). 


O contato proposto por Spínola previa a troca de coisas ou a doação de presentes às lideranças indígenas com o objetivo de estabelecer alianças, amizade e a confiança daqueles que viviam no território de interesse dos militares e dos administradores. Outro ponto a se destacar no texto é a ordem para que não se recebesse crianças raptadas ou compradas. Ora, a necessidade da proibição indica que a ação era praticada. Aliás, a relação de Spínola com populações indígenas é cercada de relatos dramáticos. Em Goiás, Spínola profanou objetos sagrados dos Karajá ao invadir uma das aldeias para apanhar “máscaras” (ANDRADE, 2016). Ele também se valeu de jovens intérpretes apartados de suas famílias nas viagens que realizou. De acordo com o seu relatório de exploração do rio Araguaia, de 1880, o intérprete Jurivé, ex-aluno do Colégio Isabel, o acompanhou nas visitas às aldeias e chorou ao reencontrar os familiares. Ainda no mesmo relatório, disse Spínola ter usado uma banda musical como um “inocente instrumento de conquista” junto aos índios e que estes, devido às notícias de aprisionamento no Colégio Isabel, escondiam suas crianças das vistas dos cristãos: 

Ao aproximar-se o vapor da praia correm os meninos para o mato, onde os pais os mandam esconder. [...] Procurei fazer desaparecer esse receio e consegui que em muitos lugares fossem chamadas as crianças que estavam escondidas.
Muitas tremiam e agarravam-se às mães pensando que eu queria arranca-los d’aldeia. Ao chegar entre eles era preciso gritar: - Idira como que! Brebucomo que! Não corram! Não fujam! Depois agradava muito aos pequenos e lisonjeava as mães dizendo que os filhos eram bonitos.[footnoteRef:281] [281:  SPÍNOLA, Aristides de Souza. Estudo sobre os índios que habitam as margens do Rio Araguaia. Relatório de Exploração. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1880, p. 43.
] 



A situação apresentada nos permite imaginar a condição vivida por Anhorô. É possível que ele tenha sofrido a perda de seus laços familiares ao ser levado para o Colégio Isabel, onde estudou. A experiência do distanciamento do seu território lhe exigiu um novo modo de ser e estar no mundo. Vivendo entre os colonizadores, precisou se reinventar, o que nos faz pensar sobre os limites e possibilidades de suas escolhas e estratégias de sobrevivência, em Goiás e na Corte. O domínio que tinha das línguas portuguesa e indígenas lhe permitiu atuar entre pessoas de prestígio no mundo político e científico dos oitocentos. Se a língua foi usada como instrumento de dominação pelos administradores, no caso de Anhorô ela foi empregada como elemento de negociação e resistência, autorizando-o dar (ou não) a conhecer os saberes do seu povo. A língua, nesse sentido, foi fundamental para que Anhorô desempenhasse a mediação com os não índios no Museu Nacional. Quanto à sua atuação na Exposição de 1882, a função que exerceu enquanto “guarda” não tinha relação com a vigilância ou segurança, trabalho para o qual Ladislau solicitou dez praças à Polícia da Corte a fim de “manterem a ordem enquanto se conservar aberta a Exposição Antropológica Brasileira”.[footnoteRef:282] O termo “guarda”, neste caso, foi usado para designar a situação singular de um indígena no Museu Nacional responsável por zelar pelas coleções e, porque não, mediar a relação entre o público e as coisas expostas.  [282:  BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Ofício do diretor geral Ladislau Netto ao Tenente Coronel Antônio Germano de Andrade Pinto, comandante geral do Corpo Militar da Polícia da Corte em 26 de julho de 1882.] 

 É significativo que Anhorô, não sendo Tupi, tenha sido tomado como um indígena exemplar. Ao ser representado no quadro pintado por Décio Villares, ele aparece vestido em luxuoso traje: paletó, camisa, colarinho e gravata borboleta. Diferentemente, os índios “selvagens” foram retratados com botoques, colares de dentes e trajes típicos (NASCIMENTO, 1991). Na imagem de Anhorô, vemos o orifício auricular esquerdo alargado, o que contrasta com sua nobre veste e indica a sua condição de “ex-selvagem”, de quem foi usuário do famigerado botoque, mas que alcançou o estado da “civilização”. Para os homens do Império, Anhorô era um índio distinto. Ele representava o sucesso de um projeto civilizatório que se voltou para as crianças indígenas com vistas a transformá-las em adultos afinados com os interesses do Império. Para nós, Anhorô foi um resistente. Considerando que os Kayapó do Sul foram dizimados frente aos avanços da atividade pecuária sobre seu território e à violência colonizadora em Goiás (ATAÍDES, 1998, p. 179), Anhorô, sem muitas escolhas, optou pela ação individual e aproveitou da sua expertise para fazer da mediação uma prática de sobrevivência e das alianças, uma estratégia para se integrar à sociedade nacional.  


3.4 Cacique Bandeira, o “capitão dos coroados”


	Em 7 setembro de 1882 desembarcava na Corte o cacique Bandeira, também chamado de capitão, acompanhado do engenheiro Pedro Leitão da Cunha.[footnoteRef:283] Ele veio recomendado por Luiz Daniel Cleve, juiz comissário e depois diretor dos índios de Guarapuava, e por Carlos Augusto de Carvalho, presidente da província do Paraná. O motivo de sua viagem era encontrar o imperador Pedro II. Assim escreveu Cleve: [283:  Natural do Pará, Pedro Leitão foi presidente da província de Santa Catarina em 1862. Morreu em 1883 na construção da ferrovia Madeira-Mamoré.
] 


O cacique Bandeira, da tribo dos Cames (ditos Coroados), cujo toldo assenta suas tendas nas margens do Piquery, acompanha ao Sr. Dr. Pedro Leitão da Cunha [...] com consentimento desta diretoria, para a Corte, onde pretende apresentar-se ao S. M. o Imperador. Recomenda-se este índio pela sua inteligência, excelente índole, e os relevantíssimos serviços prestados por ele à catequese, tendo-me sido um valioso auxiliar sempre, já indo pessoalmente convencer os selvagens com meios brandos e persuasórios, já trazendo-os a minha presença.[footnoteRef:284]  [284:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 176. Ofício de Luiz Daniel Cleve ao diretor do Museu Nacional em 25 de agosto de 1882. 
] 

O presidente da província do Paraná igualmente escreveu a Ladislau Netto, recomendando-o à Exposição Antropológica que havia se iniciado no Museu Nacional e reiterando a sua “boa índole”: 

Apresento-o, pois, e recomendo-o a V. Sra. que se entender conveniente o aproveitará para a Exposição Antropológica, corrigindo igualmente os erros e omissões que se tiverem dado no vocabulário da língua dos Coroados e que foi publicado em anexo ao catálogo dos objetos do Museu desta província remetidos à referida Exposição.[footnoteRef:285] [285:  BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 187. Ofício do presidente da província do Paraná ao diretor do Museu Museu Nacional em 04 de setembro 1882.
] 



O cacique Bandeira era do povo Kaingang, grupo na época chamado “coroado” devido ao característico corte de cabelo no meio da cabeça, que se assemelhava a uma coroa. Pertencentes ao tronco linguístico Macro-Jê, os “coroados” estavam concentrados nas províncias do sul do país e, no século XIX, foram tidos como hostis, violentos e selvagens porque os guerreiros resistiam à invasão do seu território. Bandeira, entretanto, era um “coroado” excepcional, conforme os relatos da época. Sua atitude pacífica e colaborativa o distinguia, aos olhos dos administradores, dos demais “selvagens” da província do Paraná. Essa foi a imagem que se documentou a seu respeito e que, sendo reproduzida nos periódicos, disseminou-se na época. 


Este selvagem da tribo Camé é um homem inteligente a quem se deve a submissão de centenas de indivíduos da mesma nação. Ele conserva o cabelo cerceado e a coroa aberta exatamente como um frade franciscano.[footnoteRef:286] [286:  Diário do Brazil, 14 de setembro de 1882, n. 208, p. 2. Biblioteca Nacional. 
] 



O capitão Bandeira, que não é de todo selvagem, pois alia à sua viva inteligência certos conhecimentos da vida dos brancos [...].[footnoteRef:287]  [287:  Pharol (MG), 24 de setembro de 1882, n. 111, p. 2. Biblioteca Nacional. 
] 



O tal figurão fardado é o célebre cacique Bandeira, que brilhou na exposição antropológica da corte; os outros representam alguns indivíduos da digna prole do nobre cacique, de antiga e elevada estirpe. [...] 
O índio Bandeira foi quem eficazmente auxiliou ao diretor na conquista, pois que é grande retórico e eloquentíssimo, e o amigo Cleve (diretor) soube habilmente aproveitar essas qualidades.[footnoteRef:288] [288:  Jornal de Recife, 16 de maio de 1882, n. 287, p. 1. Biblioteca Nacional.] 

Entretanto, veremos que Bandeira foi mais que um simples aliado a “convencer selvagens” e a “auxiliar na conquista”. O cacique foi uma liderança inserida nas lutas de uma região de conflito e atuava nas negociações, de modo a garantir a sua sobrevivência e a do seu grupo na sociedade nacional. No jogo político, por vezes ele foi acusado de ser monarquista por republicanos. Aí, a imagem do índio pacífico e colaborativo deixava de ser consensual: “Mas não pense que o nosso amigo Bandeira é de virtudes evangélicas; é um grande velhaco e mentiroso e, caso notável, esses filhos da selvas [...] são monarquistas decididos, convictos, e adoram o imperador”.[footnoteRef:289] [289:  Jornal de Recife, 16 de maio de 1882, n. 287, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 

Bandeira estabeleceu contato com Luiz Daniel Cleve em fins da década de 1870, quando Guarapuava e as imediações do Vale do Ivaí, Paraná, viviam intensos conflitos por disputa territorial. Grupos indígenas faziam ocupações e pressionavam as autoridades provinciais pela retomada das suas antigas terras, expropriadas por agricultores e pecuaristas. Esse foi o caso, por exemplo, do grupo liderado por Francisco Luiz Tigre, com quem Cleve teve que negociar. Francisco era um cacique que desde a década de 1860 esteve envolvido em lutas e reivindicações pelo direito à terra. Segundo Durat (2011), foi ele quem comandou operações de ocupação em Atalaia e Sepultura, tendo sido preso, condenado e, depois, absolvido sob a promessa de desistir das ocupações. Atalaia e Sepultura eram localidades de antigos aldeamentos construídos no início do século XIX, cujas terras estavam sendo tomadas dos indígenas e entregues a arrendatários sob a alegação de que aqueles haviam desaparecido em função da miscigenação e do estado de “civilização” (DURAT, 2011).  
Em nova ameaça de ocupação liderado por Francisco Tigre, o governo provincial autorizou o estabelecimento de um aldeamento para conte-los. De acordo com Cleve, esta era uma medida urgente porque cerca de trezentos indígenas exigiam terras para cultivo e criação de animais e ameaçavam “tomar posse dos terrenos de Atalaia e Sepultura”.[footnoteRef:290] O local indicado para a demarcação correspondia ao aldeamento de Marrecas, próximo ao Rio Ivaí – hoje território Kaingang. A definição do local, contudo, não ocorreu sem tensões. De acordo com Cleve, havia dificuldades na escolha do terreno porque “não existe consenso entre os índios”.[footnoteRef:291] Os índios que viviam perto do local demarcado estavam “brigando entre si, causando grandes transtornos”.[footnoteRef:292] O caso chegou ao chefe da polícia, que foi informado de que “índios mansos estabelecidos no rio das Marrecas praticaram agressões entre si, resultando em feridos”.[footnoteRef:293] Com o intuito de resolver a situação entre os indígenas é que Cleve foi nomeado diretor dos índios de Guarapuava. Em viagem de exploração pelo Rio Piquiri na companhia do fazendeiro Noberto Mendes Cordeiro, disse Cleve ao presidente da província que visitou os toldos dos caciques “coroados” Gregório e Bandeira e verificou na região a presença de cerca de cinco mil índios.[footnoteRef:294] Para estabelecer contato com Bandeira, Cleve lhe deu “brindes” (MOTA, 2012, p. 89). Com o objetivo de ali fundar um aldeamento para levar a “civilização” àquela gente, o governo ordenou a abertura de uma estrada para ligar o rio à Guarapuava. Recursos financeiros foram dispendidos a caciques, intérpretes e professores de primeiras letras que colaboraram no trabalho.[footnoteRef:295] Os engenheiros Emílio Gengembre e Pedro Leitão da Cunha foram indicados para execução da obra (MOTA, 2012, p. 69). A abertura da estrada não interessava apenas a Cleve. Os próprios indígenas, mediante o recebimento de ferramentas, abriram a estrada porque queriam fácil comunicação com Guarapuava (MOTA, 2012, p. 90). A abertura da estrada lhes garantiria a aquisição de bens materiais e facilitaria o seu acesso às áreas urbanas, o que favoreceria, por exemplo, as relações comerciais com os nacionais.  [290:  Ofício de Luiz Daniel Cleve ao presidente da província do Paraná em 10 de janeiro de 1879. Doc. 623. Ofício da presidente da província do Paraná ao ministro da agricultura, comércio e obras públicas em 25 de maio de 1878. Doc. 576. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892). Coleção Pontos de Acesso. v. 4. Curitiba: Imprensa Oficial, 2009, p. 262 e p. 245.]  [291:  Ofício de Luiz Daniel Cleve ao presidente da província do Paraná em 10 de janeiro de 1879. Doc. 651. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 271.
]  [292:  Ofício de Luiz Daniel Cleve ao presidente da província do Paraná em 29 de julho de 1879. Doc. 699. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 289.
]  [293:  Ofício do chefe da polícia ao presidente da província do Paraná em 18 de agosto de 1879. Doc. 711. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 293.
]  [294:  Ofício do presidente da província do Paraná ao ministro da agricultura, comércio e obras públicas em 29 de dezembro de 1880. Doc. 911. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 367.
]  [295:  Doc. 1014, 1015 e 1016. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 404.
] 

O cacique Bandeira desde a década de 1870 estava habituado a acompanhar não índios em expedições pelas fronteiras do Paraná com o Paraguai (MYSKIW, 2009, p. 87). Seu nome adveio do seu padrinho de batismo, o fazendeiro e coronel Joaquim José Pinto Bandeira.[footnoteRef:296] O Campo do Mourão estava inserido em seu território tradicional, cujos caciques Mayor, Gregório e Henrique lhe eram subordinados (YOKOO, 2013). O “cacique” e “capitão” Bandeira é um caso exemplar de nomeação de lideranças indígenas com patentes militares como prática usual dos administradores para conseguir aliança e apoio dos indígenas. Bandeira e Gregório, inclusive, recebiam soldos mensais pela função que exerciam.[footnoteRef:297] Ao chegar na Corte em 1882, o cacique Bandeira tinha o interesse de se encontrar com Pedro II para apresentar-lhe as demandas dos indígenas que liderava: “Este chefe índio [...] vem à corte com o fim de ser apresentado à Sua Majestade o Imperador, a quem deseja pedir alguns favores para sua tribo”.[footnoteRef:298] O encontro com autoridades governamentais era uma forma de luta comum entre os Kaingang. Muitos, em situação de penúria, percorriam grandes distancias para estar com governantes a fim de lhes denunciar invasões em suas terras ou para lhes pedir coisas, tais como tecido, roupas, armas, munição, ferramentas e dinheiro (MOTA, 2008). Não sabemos se o imperador recebeu o índio Bandeira em seu palácio, mas sabemos que no Museu Nacional eles se encontraram. Segundo a Gazeta de Notícias, [296:  Joaquim Bandeira foi eleito deputado em São Paulo e no Paraná. Foi também coronel da Guarda Nacional. Fez viagem de exploração pelos rios Paranapanema, Ivaí e Tibagi. Morreu em 1858.]  [297:  Ofício do inspetor da Tesouraria da Fazenda ao presidente da província do Paraná em 17 de junho de 1881. Doc. 952. Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892), 2009, p. 382.
]  [298:  Pharol (MG), 14 de setembro de 1882, n. 109, p. 2. Biblioteca Nacional. 
] 


S. M. o Imperador, acompanhado de seus camaristas, visitou ontem o Museu Nacional, onde teve uma longa conversa com o cacique Bandeira, da tribo dos Coroados, procurando obter dele informações sobre os costumes daquela tribo. Sua Majestade retirou-se ao meio-dia.[footnoteRef:299]  [299:  Gazeta de Notícias, 9 de julho de 1882, n. 263, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 



Infelizmente não sabemos detalhes da conversa entre o cacique Bandeira e o imperador. Mas, sabemos que a presença do cacique no Museu Nacional é mais um caso de indígena que, tendo ido à Corte se encontrar com o imperador, foi conduzido ao Museu Nacional e submetido à exames e à exposição pública. A sua presença no Museu não passou despercebida nos jornais. 

O cacique Bandeira que aqui se acha já foi submetido no Museu Nacional à medida e aos estudos antropológicos convenientes aos trabalhos que ali se fazem sobre tais assuntos.[footnoteRef:300] [300:  Correio Paulistano, 15 de setembro de 1882, n. 7772, p. 2. Biblioteca Nacional.
] 


Em breve terá o público ocasião de o apreciar no Museu Nacional, onde despertará a atenção geral, pois falando e compreendendo bem o português, dará todas as explicações que se lhe pedir.[footnoteRef:301] [301:  Jornal de Recife, 16 de setembro de 1882, n. 211, p. 1. Biblioteca Nacional.
] 


Este chefe dos aborígenes das margens do Piquery, que fala sofrivelmente o português, e que tem tido grande convivência com os brancos o que o torna mais sociável do que os seus irmãos botocudos, mostra-se muito disposto a deixar-se admirar como ornamento da exposição antropológica, em companhia do seu secretario, um índio menos graduado, mas tão bem disposto como seu chefe.[footnoteRef:302] [302:  Pharol, 14 de setembro de 1882, n. 109, p. 2. Biblioteca Nacional.
] 


	
De acordo com o jornal, o cacique Bandeira esteve no Museu Nacional acompanhado de outro indígena, alguém por ele liderado e designado “secretário”. Sobre este não temos informações, mas possivelmente se tratava de alguém de confiança e participante das decisões da chefia. Ambos seriam exibidos publicamente como “ornamento da exposição”, numa clara associação entre coisa e pessoa. O cacique também foi comparado aos “botocudos”, tidos como “seus irmãos”, apesar de diferentes entre si. Declarações como “mais sociável”, “não é de todo selvagem”, “viva inteligência”, “célebre cacique”, “grande retórico” revelam que entre Bandeira e os “botocudos” havia uma distância. O voluntarismo de Bandeira, “muito disposto a deixar-se admirar”, contrastou com a recusa dos “botocudos” em estar em exibição. O cacique foi até a Corte com o objetivo de auferir ganhos para seu povo. Mesmo sendo um líder bem articulado com os agentes do Estado, na capital do Império foi visto como “hóspede” e transformado em “espécime”:


Já visitou o museu nacional o nosso hóspede cacique Bandeira, que muito admirado se mostrou ao ver ali reunidos tantos produtos da indústria de seus irmãos, ficando porém contristado de só os ver ali representados pelos aborígenes de carton, que adornam a grande sala da exposição.
O capitão Bandeira [...] percorreu a exposição prestando curiosas informações sobre alguns dos objetos ali expostos, e submeteu-se da melhor vontade aos estudos e trabalhos antropológicos que foram feitos na sua pessoa, como um dos melhores specimes da raça a que pertence.
O chefe da tribo camé, longe de manifestar, como seus irmãos botocudos, receio de se ver cercado dos seus irmãos de pele branca, parece, pelo contrário, ansioso por se mostrar em público, com todos os seus adornos de chefe selvagem.
É portanto de esperar que o público seja convidado a cumprimentar no museu o valente cacique.[footnoteRef:303] [303:  Correio Paulistano, 16 de setembro de 1882, n. 7773, p. 3. Biblioteca Nacional.] 



A publicação do Correio Paulistano nos coloca algumas perguntas: por que Bandeira teria ficado “admirado” ao ver na Exposição Antropológica tantos objetos indígenas? Berta Ribeiro (1989) chamou a atenção para o significado etnológico dos objetos enquanto invenção do etnólogo e não dos índios, para quem “o interesse demonstrado por suas produções materiais causava, quando nada, espanto. Principalmente quando o colecionador se interessava por objetos de pouco valor, do ponto de vista do índio” (RIBEIRO, 1989, p. 503). Teria então Bandeira se sentido prestigiado ao ver todas aquelas coisas? Ou teria ele se sentido instigado a entender como elas foram parar ali? O volume de armas indígenas exibido teria o levado a pensar no “desarmamento” dos seus “irmãos”? Será que ele entendeu o valor atribuído pelos homens de ciência ao conjunto dos objetos? Teria ele visto aí uma oportunidade de negociação de modo a produzir coisas para atender esta demanda? O mesmo jornal escreveu que ele ficou “contristado” ao ver os moldes dos corpos indígenas. Desejava Bandeira ver ali índios vivos ocupando aquele espaço de ciência? Ou pensou ele na condição de produção dos “aborígenes de carton”? Nunca saberemos. O que o documento nos apresenta é um chefe “valente”, uma pessoa convertida em “espécime da raça a que pertence”, que participaria de um espetáculo etnográfico, vestido tipicamente “com todos os adornos de chefe selvagem”. O cacique Bandeira foi recompensado por isso. Um ofício destinado ao secretário interino da província do Paraná comunicava a remessa ao cacique de objetos provenientes da Corte. Tratava-se de dois quilos de chumbo, uma caixa com espoletas, três vestidos de chita, um poncho, um cobertor, uma espingarda e uma lata de pólvora.[footnoteRef:304] A sua passagem pela Corte lhe rendeu algum proveito material, assim como ocorreu com os demais indígenas que foram ao Museu Nacional, apesar da subalternização sofrida. [304:  Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892). Coleção Pontos de Acesso. v. 4. Curitiba: Imprensa Oficial, 2009, p. 417. Doc. 1046.] 


3.5 A língua, “documento de particular apreço” 

	
A ida dos indígenas ao Museu Nacional na segunda metade do século XIX foi motivada, como vimos, por interesses dos administradores e homens de ciência em produzir dados para os estudos científicos e em exibi-los ao público da Corte como atração. No que se refere à exposição pública, a prática era internacionalmente recorrente. O advento das exposições universais e dos congressos científicos na segunda metade do século XIX tornou as exibições humanas importantes espetáculos raciais usados para fins científicos, de entretenimento e de propaganda colonial. Pessoas vestidas em trajes tradicionais começaram a ser exibidas na Exposição Universal de Paris de 1867, na da Filadélfia em 1876 e novamente em Paris na exposição de 1878 (BLANCHARD, 2011). No Congresso da Associação Francesa para o Avanço da Ciência, realizado em Argel no ano de 1881, um grupo de argelinos se apresentou a estudiosos europeus. Pessoas do Suriname e de Java, igualmente, foram analisadas durante o Congresso Antropológico de Amsterdam em 1883. Na Exposição Universal de Paris de 1889, populações de diferentes continentes foram expostas nos pavilhões, cujo objetivo era a instrução do público leigo e o estudo de especialistas (ARTEAGA, 2010). “Por mais de um século (da Vênus Hotentote, em 1810, à Segunda Guerra Mundial, em 1940), a indústria da exposição fascinou mais de um bilhão e quatrocentos milhões de visitantes” (BLANCHARD, 2011, p. 1). 
A espetacularização do nativo, com todo o seu exotismo revelado em aparatos típicos socialmente construídos e que atraiu o olhar de multidões curiosas, tornou manifesta a degradação física e moral do exibido e a sua condição subalterna (CLIFFORD, 2016). Este tipo de representação está investido de elementos essenciais para a invenção de estereótipos. Aí, a naturalização, a simplificação das diferenças humanas e a redução dos representados a características essencialistas são empregadas para conformar discursos de dominação. Por estereotipagem Hall entende o processo que “reduz, essencializa, naturaliza e fixa a ‘diferença’. Em segundo lugar, a estereotipagem implanta uma estratégia de ‘cisão’, que divide o normal e aceitável do anormal e inaceitável” (HALL, 2016, p. 191). A estereotipagem cria fronteiras entre o pertencente e o não pertencente, entre nós e o outro, vinculando-os (ou não) a comunidades imaginadas. Ela também fomenta relações de poder e, reciprocamente, é por elas fomentada. O processo de invenção de estereótipos, que tem por base o etnocentrismo, está investido “de um determinado tipo de poder – uma forma de poder hegemônico e discursivo que opera tanto por meio da cultura, da produção de conhecimento, das imagens e da representação” (HALL, 2016, p. 200). 
O Museu Nacional do Rio de Janeiro dos Oitocentos era o museu do outro.[footnoteRef:305] A presença dos indígenas ali foi ocasião oportuna para explorar suas diferenças. O discurso científico legitimava as práticas para produção de dados ditos úteis ao conhecimento do corpo, dos objetos e da língua indígenas. A presença destes indígenas no Museu Nacional nos permite, apesar das particularidades de cada caso, observar no conjunto algumas constâncias que caracterizaram a ida dos grupos ao Museu. A variada procedência geográfica, a diversidade linguística, a ausência ou não de voluntarismo são alguns elementos que tornam cada presença única. Mas, a motivação que levou os indígenas viajar até a Corte, os procedimentos a que tiveram que se submeter e a recompensa material pela colaboração são pontos em comum a todos. Vimos que para alguns indígenas, especialmente os que exerciam liderança, a motivação primeira para ir até o Rio de Janeiro era estar com o imperador. Esperava-se uma audiência com Pedro II para lhe apresentar demandas, reclamações e denunciar situações de violência vividas. Certamente havia no denunciante a expectativa de que, ao dar ciência ao monarca dos problemas de extrema gravidade que ocorriam na vastidão do império, eles seriam resolvidos. Para Pedro II, receber lideranças indígenas na Corte foi algo recorrente. Esses encontros, segundo Silva (2016), foram ocasiões de escuta de pedidos e reivindicações.  [305:  O museu do outro é o lugar onde se exibe coisas relativas a populações com as quais se estabelece uma distância delimitada por fronteiras marcadas pela diferença, quase sempre, exótica. Aí, o mise en ordre da exposição é “quem são eles?” Diferentemente, no museu de si os grupos expõem a si mesmo, buscando reforçar sua identidade. Aí, o mise en ordre da exposição é “quem somos nós?” (L’ESTOILE, 2007). ] 

Ocorre que, estando na Corte, os indígenas foram deslocados para o Museu Nacional, onde participaram das atividades propostas (ou impostas) e, em troca, receberam recompensas materiais, quiçá as mesmas que foram pedir ao monarca. Vimos que tal deslocamento era planejado pelo governo, onde os administradores – diretor do Museu, ministros e presidentes de província – se articulavam para levar os indígenas até a Corte e, depois, ao Museu Nacional. Morel (2018, p. 330) destaca que no ano de 1882 Ladislau pediu ao ministro do MACOP que providenciasse a “remessa” de “selvagens” à Corte para servirem “de base aos estudos”, especialmente os indígenas “coroados” e “botocudos”, considerados de “pronta aquisição”. Na Corte, os administradores submetiam, pela força ou pelo constrangimento, os indígenas às análises científicas que, por sua vez, aceitavam colaborar atraídos pelo recebimento de recompensas pagas, importante dizer, pelos cofres públicos. O Museu Nacional não era assim o lugar primeiro de negociação buscado pelos indígenas em suas viagens à Corte, mas era o destino que lhes esperava porque se aproveitava da sua presença na capital para reunir informações que se julgavam necessárias à ciência e para servi-los ao entretenimento.  
	O plano do governo para conduzir indígenas ao Museu Nacional contava ainda com uma logística eficiente de deslocamento e transporte. As despesas daí decorrentes ficavam a expensas do governo provincial ou imperial, salvo os Xerente que, tendo partido do Tocantins por iniciativa própria, percorreram a pé o trajeto e levaram cinco meses para chegar à Corte, segundo o relato que mencionamos. Ainda assim, não escaparam de ir ao Museu Nacional. Aqueles que foram trazidos pelo governo vieram acompanhados em geral por engenheiros, que era a figura que cuidava de todo o processo: recebia o dinheiro para custear a viagem, dialogava com os diretores dos aldeamentos e providenciava a partida e o retorno do grupo. No Museu Nacional, havia uma equipe multidisciplinar formada para analisar os indígenas do ponto de vista físico, da língua e da produção material. O método de análise era a comparação. Mensurar e examinar o maior número de indivíduos, coligir o que fosse possível de suas palavras, reunir objetos e entender seus usos para assim ser possível comparar e conhecer as “raças” indígenas. Tudo se fazia urgente e absolutamente necessário porque esta mesma “raça” caminhava para a extinção. Infelizmente, apenas uma parcela desses estudos chegou até nós. Na Revista da Exposição Antropológica e nos Fastos do Museu Nacional, João Batista de Lacerda escreveu sobre os exames antropométricos realizados com os indígenas, nos quais se verificou a capacidade visual, auditiva e muscular para entender o potencial indígena para a arte e para o trabalho. Lacerda, imbuído da crença na inferioridade racial, afirmou que os indígenas não possuíam “qualidades artísticas” porque “representavam figuras e desenhos de modo tosco, imperfeito e grotesco”. A “falta de delicadeza dos sentidos” explicava a monotonia dos seus cantos.[footnoteRef:306] Os indígenas tampouco seriam produtivos para o trabalho porque sua força era inferior ao do braço negro e branco.[footnoteRef:307]  [306:  LACERDA, João Batista de. A força muscular e a delicadeza dos sentidos dos nossos indígenas. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Typ. de Pinheiro, 1882, p. 7.
]  [307:  Ibidem, p. 6.] 

	No que se refere ao estudo das línguas indígenas realizado por Ladislau Netto, nada sabemos. Não encontramos no Museu Nacional qualquer documento sobre o assunto. Acreditamos que Ladislau não o publicou e que o manuscrito pode ter se perdido com o tempo. Mas, mesmo não dispondo de suas anotações, o interesse de Ladislau pela língua nos revela algo interessante. Além de ele ter cuidado de codificar as palavras daqueles que foram ao Museu, conforme noticiou os jornais, Ladislau igualmente buscou registrar o nome indígena atribuído aos artefatos. Durante a organização da Exposição Antropológica, ele pediu ao ministro da agricultura que os objetos enviados estivessem acompanhados “das respectivas denominações indígenas” e que os de maior estima seriam aqueles que permitissem “esclarecer e ampliar os conhecimentos linguísticos relativos aos aborígenes”.[footnoteRef:308] Em concordância com Ladislau, o ministro numa circular expediu ordens aos presidentes de província para que se cumprisse o pedido, corroborando a ideia de que os “documentos” relativos aos “conhecimentos linguísticos” seriam recebidos com “particular apreço”.[footnoteRef:309]   [308:  Ministério da Agricultura. Publicador Maranhense, 4 de fevereiro de 1882, n. 28, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [309:  Ibidem.
] 

	Ladislau estava alinhado com o entendimento do IHGB a respeito das línguas indígenas. A interação com os demais integrantes do Instituto, do qual foi membro, certamente influiu na sua atuação. Há que se destacar Freire Alemão, de quem era próximo: trabalharam juntos no Museu Nacional e depois Ladislau o sucedeu no cargo de diretor geral. De acordo com Kodama (2009), Freire Alemão integrou a Comissão de Arqueologia, Etnografia e Línguas Indígenas do IHGB fundada em 1851. Ali, o estudo das línguas indígenas serviu como índice classificatório dos povos e fomentou discussões sobre sua importância. Francisco Adolfo Varnhagen, por exemplo, ressaltava a necessidade de estudá-las para empregá-las na distinção das “raças”. Como proposta de trabalho, Varnhagen orientou que se registrassem o vocabulário indígena junto ao seu correspondente em português (KODAMA, 2009, p. 86-87). Trabalhos foram publicados nesse sentido: palavras dos Kayowá, Appiacá, Kaingang e dos índios do Alto-Amazonas foram transcritas em meados do século XIX (KODAMA, 2009, p. 120). 
Dirigindo o Museu Nacional, Ladislau teve o interesse de transformar a língua em objeto musealizado. Para ele, codificar a fala dos povos indígenas era “do mais alto interesse científico”, considerando a urgência de estudar os descendentes dos fundadores do “solo pátrio” enquanto ainda existiam.[footnoteRef:310] Ao tomar nota do vocabulário pronunciado pelos diferentes grupos que foram ao Museu, como nos indicia os documentos, Ladislau esperava certamente fazer uma compilação das diversas línguas para efeito de comparação, aproximando o estudo de uma abordagem filológica, quem sabe para descobrir afinidades entre elas, constituir uma genealogia ou entender o processo que levou à sua “fragmentação”, neste caso partindo do pressuposto de que elas vieram de uma língua “originária”. Seria uma maneira de resgatar a historicidade dos indígenas. Afinal, alguns trabalhos no IHGB tiveram este objetivo (KODAMA, 2009; TURIN, 2009).  [310:  Ibidem. ] 

Os resultados do estudo de Ladislau infelizmente não nos são conhecidos. Talvez Ladislau não os tivesse concluído e, por isso, não os publicou. Por não te-los publicado, há a percepção de que no Museu Nacional predominavam os estudos antropométricos, amplamente difundidos nos impressos. Como vimos, partia de Ladislau o esforço pelo estudo das línguas indígenas no Museu Nacional. Morto em 1894, morreu com ele esta linha de investigação na instituição. Se a partir dos anos 1870, no Museu Nacional, “a experimentação, enquanto prática privilegiada de construção de positividade acerca do indígena, juntamente com o evolucionismo, com sua consequente secularização e naturalização do tempo histórico” (TURIN, 2009, p. 124) marcaram uma ruptura em relação à etnografia do IHGB, foi somente em fins do século XIX, após a morte de Ladislau, que no Museu os estudos experimentais e antropométricos se tornaram predominantes, tendo a frente João Batista de Lacerda. 
Quanto aos indígenas, inexistem documentos que nos permitam entender, a partir do seu olhar, a sua experiência na Corte. Tendo sido indispensáveis para o desenrolar das práticas científicas do Museu, esses personagens aparecem na documentação por meio da descrição de terceiros veiculada nos impressos ou nos manuscritos administrativos. Considerando que “nenhum documento é inocente” (LE GOFF, 1990, p. 109), buscamos nas entrelinhas da documentação, nos pequenos rastros, os indícios de sua presença no Museu Nacional. Empenhamo-nos em “descolonizar” o documento de modo a olhar mais atentamente para personagens invisibilizados ou subalternizados pelos regimes discursivos da época. Vimos que as relações estabelecidas entre índios e não índios, longe de terem sido marcadas pelo simples controle dos homens de ciência sobre os indígenas a responderem passivamente às suas demandas, foi antes um jogo desigual de forças entre ambos no Museu Nacional em fins do século XIX.









4 OBJETOS AFRICANOS ENTRE A ESCRAVIDÃO E A LIBERDADE

	Em fins do século XIX, o Museu Nacional possuía perto de duzentos objetos africanos reunidos ao longo do século XIX e expostos permanentemente na sala sete – exceto o material do Egito, que ficava na sala oito classificado como “antiguidade”, sem atribuição do continente para adjetivá-lo. Junto à “coleção africana” estavam as coleções da Nova Zelândia, Ilhas Sandwich (Havaí) e Ilhas Aleutas, regiões de povos tipificados como “selvagens” por europeus em situação de conquista do Pacífico no século XIX (PEREIRA, 2019). A sala sete, portanto, exibia as coleções representativas dos povos “bárbaros” do mundo. Vimos que as três “raças” (branco, índio e negro) foram as fundadoras da nação, segundo o modelo historiográfico de Martius, e que Ladislau esperava que a Exposição Antropológica Brasileira do Museu Nacional fosse “complementar” à Exposição de História do Brasil da Biblioteca Nacional, toda ela dedicada aos portugueses. Os objetos africanos, contudo, não figuraram na Exposição Antropológica, apenas os artefatos indígenas. Tal ausência se apresentou para nós como questão. Por qual motivo as coleções africanas ficaram à margem da temporária Exposição Antropológica Brasileira? O que levou Ladislau a excluir os negros da narrativa sobre o passado da nação?
Os objetos produzidos por africanos foram documentados no Relatório de 1844 de Manoel de Araújo Porto-Alegre, diretor da “4ª Seção”, que listou os itens da coleção atribuída à “África inculta”.[footnoteRef:311] Depois, eles foram publicados nas Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro (1870), de Ladislau Netto, onde, mais uma vez, “África inculta” foi aplicada para designar as coisas procedentes daquele continente.[footnoteRef:312] Novas referências às coleções da “4ª Seção” aparecerão somente no século XX. Em 1905, João Batista de Lacerda rememorou o passado do Museu, apresentando ao leitor suas “recordações históricas e científicas fundadas em documentos autênticos e informações veríficas”.[footnoteRef:313] Quatorze páginas foram dedicadas à descrição das coleções da “4ª Seção”. Mas, no que se refere aos objetos da África, disse apenas que “ocupam lugar especial nesta seção”.[footnoteRef:314] Em 1906, Edgard Roquette-Pinto, médico recém-formado nomeado professor assistente de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional, iniciou o Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. As coleções reunidas ao longo do século XIX foram registradas nos primeiros volumes e as de África ficaram concentradas no livro três.[footnoteRef:315]  [311:  BR.MN.DR.AO. Pasta 2. Doc. 195. Rascunho do relatório das atividades da 4ª Seção do Museu Nacional, 1844.
]  [312:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 253-256.
]  [313:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905.]  [314:  LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905, p. 103.
]  [315:  Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. v. 3. 1906. SEE/MN. O livro 3 reunia o total de 2.499 registros, os quais englobavam objetos indígenas, africanos e de povos do Pacífico. A numeração se iniciava em 5.000 e terminava em 7.499. O incêndio destruiu este e os demais volumes. Agradeço ao professor Edmundo Pereira que, tendo uma cópia do terceiro volume, viabilizou a minha consulta.
] 

As informações existentes no Catálogo Geral são em grande medida lacunares: nem sempre há o nome do doador, a data de incorporação do objeto no Museu, o local de proveniência ou o povo a quem pertenceram os objetos.  No livro três, o termo “África inculta” não é mais empregado ao passo que “de negros africanos” ou apenas “África”, sem adjetivo, são largamente utilizados, sendo quase sempre a única informação relativa à quase totalidade dos objetos descritos.  Para cerca de uma centena deles, são utilizados termos como “pretos africanos” e “negros da Costa da África”. Raros são os registros datados – pesquisas recentes desenvolvidas no SEE nos permitem saber que boa parte das coleções registradas no livro três foram adquiridas nos oitocentos.[footnoteRef:316] Fátima Nascimento (2009, p. 74) destaca a simplificação das descrições empregadas no Catálogo Geral, menos elaboradas que aquelas encontradas nos documentos do século XIX. A descrição simplificada teria provocado a perda de informações sobre as coleções adquiridas anteriormente à escritura do Catálogo Geral, maiormente as coleções do século XIX. Para Lima Filho e Ewbank (2017), que estudaram a coleção formada pelo antropólogo norte-americano William Lipkind na primeira metade do século XX, o problema do apagamento das informações ou a sua ausência no Catálogo Geral é desdobramento das transformações político-culturais das quais os objetos participam permanentemente. Isto é, eles se tornam coisas diferentes quando sua definição, classificação e estatuto mudam nos variados contextos em que são aplicados. No museu, o objeto descontextualiza-se e para ativar vozes e vínculos omitidos na documentação museológica é preciso considerar as [316:   Coleções africanas e afro-brasileiras adquiridas no século XX foram registradas nos livros de numeração mais avançada, exceto a coleção de Albert Mocquerys, com 16 objetos vendidos ao Museu Nacional em 1904. Sobre o assunto, ver LIMA, 2019.] 

“contingências inerentes à formação, incorporação e registro do conjunto dos objetos no museu que trespassam as relações materiais e imateriais entre objetos e sujeitos. Estas reformulações do objeto no trânsito para, e do museu, transmutam-se em dados distintos, muitas vezes simplificados e generalizados no momento da catalogação em função da praticidade e da inteligibilidade da informação.” (EWBANK e LIMA FILHO, 2017, p. 11)
 	

Isso fica evidente no registro dos objetos africanos no Museu Nacional. Tanto “África inculta”, expressão predominante na documentação do século XIX, quanto “de negros africanos”, recorrente no Catálogo Geral do início do século XX, trata-se de classificações genéricas, homogeneizadoras e, consequentemente, carregadas dos valores do seu tempo. Ser “inculto” significava não culto, não cultivado; sem ensino, cultura, artes. Na forma substantiva, “incultura” trazia o sentido de “falta de cultura nas terras; rudeza; falta de cultura intelectual; de policia, urbanidade, civilidade; falta de cultura a respeito de artes e mecânicas”.[footnoteRef:317] Já “africano” podia designar uma multiplicidade de variáveis sociais:  [317:  SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo II. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1878, p. 158.] 


Quando alguém mencionava, no Brasil dos séculos XVIII e XIX, um africano, o mais provável é que estivesse a falar de um escravo, pois nessa condição amargava a maioria dos homens e mulheres que, vindos da África, aqui viviam. Mas podia também referir-se a um liberto, ou seja, a um ex-escravo. Ou a um emancipado, isto é, um negro retirado de um navio surpreendido no tráfico clandestino. Ou, o que era mais raro, a um homem livre que jamais sofrera o cativeiro (SILVA, 2011, p. 110).


Soares e Lima (2013) apontaram o desafio de identificação da coleção africana do Museu Nacional devido à dificuldade em distinguir os objetos entre aqueles que foram produzidos por africanos na África ou por africanos e seus descendentes no Brasil, situando tais objetos “na fronteira das heranças da diáspora africana e da construção de novas identidades” (SOARES e LIMA, 2013, p. 342). O conjunto total registrado no Catálogo Geral girava em torno de 700 objetos acumulados ao longo dos séculos XIX e XX. Interessa-nos aqueles reunidos ao longo do século XIX. Nesse período, as coleções africanas que entraram no Museu evidenciavam as conexões da instituição com a elite escravocrata e, posteriormente, com os membros do abolicionismo. Veremos que a introdução de algumas dessas coleções no Museu Nacional se deu em momentos cruciais da história da escravidão, momentos em que o tráfico transatlântico e o trabalho escravo estiveram em xeque no país. 

4.1 A Coleções de Angola e do Benim e o tráfico transatlântico de escravizados    



Nas Investigações Históricas, de 1870, escreveu Ladislau Netto que, em meio aos objetos da África “pouco dignos de curiosidade, existe sobre o armário um artefato que nos prende ao contrário toda a atenção: é o trono de um chefe poderoso daquelas incultas regiões, trono feito de uma só peça de madeira com muita arte e com insano trabalho”.[footnoteRef:318] Possivelmente ele desconhecia o “chefe poderoso” a quem o trono pertenceu. Tratava-se do rei Adandozan, que governou o Daomé (atual Benim) no período de 1797 a 1818 e com o qual o príncipe regente D. João manteve estreitas relações, acordos e parcerias sobre o comércio transatlântico de escravos. [318:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 255.] 


 Figura 16 - Trono do rei Adandozan do Daomé (Benim)

[image: Imagem - Zinkpo]

Presente oferecido ao príncipe regente D. João em 1811.
Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto Crenivaldo Veloso, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.
 	Em 1810, Adandozan enviou ao Brasil um conjunto de presentes por meio de uma embaixada, que em 1811 aportou em Salvador, Bahia. Junto com os presentes veio uma carta endereçada a D. João, que residia no Rio de Janeiro.[footnoteRef:319] A comunicação entre ambos os reinos, Portugal e Daomé, acompanhada da troca de presentes, era uma tradição diplomática que remonta à segunda metade do século XVIII e uniu os reinados de Tegbessu, Kpengla, Agonglo e Adandozan aos de D. José e D. Maria/D. João (SOARES, 2014, p. 249). Embaixadas daomeanas desembarcaram em Salvador nos anos de 1750, 1795, 1805 e 1811. Outros reinos africanos, situados igualmente no Golfo do Benim, também enviaram missões diplomáticas a Salvador: Onim (Lagos) em 1770, 1807 e 1823; Porto Novo em 1810 (SILVA, 2011, p. 116). O objetivo era, fundamentalmente, acordar com a monarquia portuguesa as condições para o tráfico de africanos escravizados.  [319:  A carta de Adandozan e outras cartas remetidas por soberanos do Daomé foram publicadas em PARÉS, 2013.] 

O Golfo do Benim é um segmento do Golfo da Guiné – que vai atualmente de Gana até a Nigéria – e era a segunda maior região escravista da África. Os portos de Uidá, Porto Novo, Badagri e Lagos eram os principais pontos de negociação com os negreiros. Uidá, um dos mais importantes, “respondia por cerca de metade de todo o tráfico atlântico, com aproximadamente 15.000 deportados, número que teria chegado a 16.000-18.000 entre 1725 e 1726, e mesmo 20.000 em alguns anos” (SILVA JR, 2016, p. 17), o que dava àquele porto a primazia do fornecimento de escravos na região (ELTIS, 2006, p. 277). Data desse tempo o expansionismo do Daomé, que conquistou Uidá em 1727, tornando-se um dos maiores reinos fornecedores de escravizados para o mercado europeu, posição que manteve até meados do século XIX (SILVA, 2010). Ao seu domínio se impôs outro reino, o de Oyó, que controlava o Porto Novo, concorrente do Daomé no tráfico (SILVA JR, 2016). 
Ocorre que, quando a embaixada do Daomé chegou em 1811 a Salvador, trazendo os presentes para D. João, o cenário internacional para o comércio transatlântico de escravizados era problemático. Desde 1807, a Inglaterra havia abolido o dito comércio no Império Britânico e adotou como política externa a pressão contra o tráfico. Em 1810, D. João se comprometeu com os ingleses em dar fim ao comércio de escravos, assinando o Tratado de Aliança e Amizade. Este acordo desagradou profundamente os reinos africanos. Em Daomé, o interesse do rei Adandozan era prosseguir com a exportação de africanos e fortalecer o tráfico transatlântico. O mesmo ocorria no reino de Ardra, que também enviou uma embaixada para Salvador em 1811 a fim de oferecer facilidades comerciais na venda de africanos (SOARES, 2014). Em Onim, o rei Adoxa, em carta remetida a D. João em 1812, dizia que o comércio de escravos entre Portugal e Onim remontava aos tempos dos seus antepassados e que a Inglaterra não possuía ali qualquer palmo de terra sob o seu domínio. Ele também se queixou de não ter participado das negociações com portugueses e ingleses sobre o tráfico (RODRIGUES, 2008, p. 116-117). 
No caso dos presentes do Daomé – que viraram coleção etnográfica no Museu Nacional –, eles demonstram o esforço do rei Adandozan em estabelecer parceria comercial com D. João, a quem chamou de “irmão” na missiva que acompanhou os presentes. O monopólio no comércio de africanos foi oferecido pela embaixada daomeana.[footnoteRef:320] D. João não concedeu qualquer privilégio comercial a nenhuma embaixada e proibiu os embaixadores de seguirem para o Rio de Janeiro, embora tivesse recomendado ao governador da Bahia que ali eles fossem tratados dignamente (SOARES, 2014). Mas, se a embaixada do Daomé ficou retida na Bahia, a carta e os presentes de Adandozan seguiram seu curso. Eles foram encaminhados ao Rio de Janeiro e, segundo a promessa do governador da Bahia aos embaixadores, entregues ao príncipe regente. No Rio de Janeiro, o conde das Galvêas, conselheiro dos negócios estrangeiros, foi quem recebeu a missiva e provavelmente também os presentes de Adandozan (SOARES, 2014). Daí em diante, não temos maiores informações sobre o circuito desses objetos. Sabemos apenas que a carta estava guardada no IHGB e os presentes, no Museu Nacional, para lá encaminhado entre os anos de 1818 e 1823, tornando-se uma de suas primeiras coleções (SOARES e LIMA, 2013).   [320:  Desde meados do século XVIII os reis do Daomé buscavam estabelecer, sem sucesso, a exclusividade no fornecimento de escravos com a Coroa portuguesa através do porto de Uidá. A Portugal interessava manter o comércio em diferentes portos da costa africana, como Porto Novo, Badagri e Lagos (VERGER, 1987).
] 

É interessante notar que os objetos enviados por Adandozan ao Brasil jamais foram reunidos por ele com a intenção de fazê-los sobreviver ao tempo ou de conservá-los para apreciação de observadores interessados nos “usos e costumes” do seu povo.[footnoteRef:321] Adandozan esperava que D. João se servisse de tais coisas e as exibisse aos seus súditos, não num museu como objeto de contemplação, mas no uso cotidiano, como bem revela a carta:  [321:  Os presentes incluíam, além do trono, bandeira, manta, alforjes, bolsas para guardar tabaco, alpercatas, abanos, bastões, tecido e caixas de cachimbo, que podem ser vistos em SOARES, AGOSTINHO E LIMA, 2022.] 


Também faço oferecimento a meu irmão das galantarias que se fabricam na minha terra [...]: dois alforjes para quando for a caça meter a roupa para mudar, e seus vidros de bebida, e mais duas bolsas para o tabaco do seu cigarro; mais dois pares de alpercatas que é do uso do meu calçar; e mais dois abanos que é de abanar; e mais um coxim para encostar na sua espreguiçadeira, e mais quatro bastões para trazer na mão quando for ao passeio da sua quinta, e duas forquilhas para se encostar nelas, e mais duas esteiras para botar ao pé da sua cama. Remeto sete panos cada um de sua qualidade [...]; e um calção, os cujos calções eu uso deles na minha terra por razão do calor, pois Vossa Real Alteza pode vestir os ditos calções e rebuçar-se em um pano destes; [...] Remeto mais uma das cadeiras da minha terra, e mais uma caixa para meter o seu cachimbo[.] Pois a caixa grande de cachimbos é minha mesmo, e as três mais pequenas são para os criados que acompanham a Vossa Alteza; pois as ditas são para conservar os cachimbos, para não se quebrarem.[footnoteRef:322] [322:  Carta do rei Adandozan ao príncipe regente de Portugal, D. João, Abomé, em 9 de outubro de 1810 apud PARÉS, 2013, p. 391. ] 


  
Os objetos mencionados eram para uso pessoal do príncipe português, exceto a bandeira, que consistia num signo de poder destinado ao uso público, conforme recomendou Adandozan a D. João para que a utilizasse quando estivesse em trânsito pela cidade:

Também remeto uma bandeira das guerras que é da gente que apanhei e das cabeças que cortei, por sinal para meu irmão ver e trazer diante de si quando sair à rua aos seus passeios. Que são as cabeças dos cabeceiras e também os que estão amarrados são cabeceiras, e os dois que estão na bacia são os dois cabos de guerra grandes, um chamado Adangogy, e o outro chamado Gorumap[ô], e o pau de cachaporra foi com que se matou o dito Adangogy; e mais um dos grandes que apanhei vivo chamado Thofuião que está aí amarrado.[footnoteRef:323] [323:  Ibidem, p. 391. Os “cabeceiros” eram aqueles que ocupavam o cargo de chefia nos reinos a que serviam.] 



A recomendação para que D. João trouxesse a bandeira “diante de si” coincide com os usos deste tipo de objeto no Daomé, onde era comum sua exposição como estandarte nos desfiles reais e como sinal de aliança política e comercial entre reinos (SOARES, 2016). A guerra representada na bandeira tratava-se do conflito entre os reinos de Daomé e Ardra travado em 1805 ou 1806 pelo comércio de escravizados. Adangoy, ou Dangogi, era o chefe militar do Porto Novo derrotado numa localidade próxima, denominada Agonsa (SOARES, 2014). 






Figura 17 – Bandeira de guerra, Daomé (Benim), 1811.

[image: Image result for bandeira de guerra museu nacional]
Presente oferecido ao príncipe regente D. João em 1811.
Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto Crenivaldo Veloso, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia, Museu Nacional/UFRJ.


A bandeira de guerra era feita em linho cru com aplicações, também em tecido, daquilo que corresponde aos prisioneiros e às cabeças decapitadas. Provavelmente tratava-se de um exemplar único porque se desconhece a existência de objeto semelhante em outros museus do mundo (SOARES, 2016). Aquela não foi a única “galantaria” em tecido dada a D. João por Adandozan. Na carta ele escreveu que estava remetendo “sete panos cada um de sua qualidade, dois de algodão, um de dados, outro de palhinha e algodão, e dois de listras brancas e azuis e um de palhinha”[footnoteRef:324] a fim de que D. João pudesse “rebuçar-se em um pano destes”.[footnoteRef:325] Mariza Soares (2019) analisou o pano “de dados”, também chamado de manta mandê, por meio do qual a autora estabeleceu conexões entre o Daomé e a rota comercial islâmica da África Ocidental. As mantas mandês são compostas por faixas de algodão tecidas em tear que, depois, são costuradas umas às outras e tingidas, formando grandes panos coloridos, tal qual o tecido “de dados” remetido por Adandozan, quadriculado em azul e branco com uma fina faixa vermelha, medindo 10m2 e cuja padronagem corresponde a um tabuleiro de damas (SOARES, 2019). [324:  Carta do rei Adandozan a D. João, 1810. Transcrição de SOARES, 2019, p. 20.
]  [325:  Carta do rei Adandozan a D. João, 1810. Transcrição de PARÉS, 2013, p. 391.] 

[bookmark: _Hlk191369793]   Figura 18 – Detalhe do pano de dados do Daomé (Benim)
[image: ]











Presente oferecido ao príncipe regente D. João em 1811. 
Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto: Mariza de Carvalho Soares, 2018.
Acervo: Setor de Etnologia, Museu Nacional/UFRJ.


No trânsito desses objetos, contextos políticos distintos lhes conferiram atributos diferentes, alterando profundamente seu estatuto e as motivações para seus usos e existência. Na África, eles eram de uso do rei ou de dignitários do reino do Daomé e foram considerados aos olhos de Adandozan dignos de um rei europeu, no caso o príncipe regente de Portugal, a quem os foi dado na forma de presentes. No Brasil, depois de chegarem às mãos do presentado, eles se tornaram peças integrantes da relação diplomática com vistas a estreitar os negócios escravistas entre os dois reinos. Por fim, ao serem transferidos para o Museu Nacional, eles deixaram de ser objetos de diplomacia para se tornarem objetos de ciência, constituindo-se coleção. Foi o início de uma nova etapa da vida social desses objetos: no Museu, de presentes reais, eles se tornaram “curiosidades” ou ainda objetos de contemplação do “inculto” ou mesmo evidências da “barbárie”. 
Considerando os padrões civilizatórios europeus, provavelmente D. João não fez uso dos objetos ofertados. Se para ele era embaraçoso receber pessoalmente uma embaixada daomeana, negando sua presença no Rio de Janeiro, é possível imaginar o olhar depreciativo com que pode ter recebido o presente do rei africano. Uma questão, contudo, nos se impõe: por que aqueles objetos não foram descartados, mas guardados e musealizados? Talvez a transferência dos presentes ao Museu Nacional esteja relacionada com o aniquilamento político de Adandozan. Em 1818, ele sofreu um golpe e foi destronado por seu irmão Guezo. Tendo o reinado de Adandozan terminado, seus pertences no Brasil perderam o sentido de ser o que eram, isto é, signos do seu poder e dominação, e por isso podem ter sido reduzidos a coleção de um museu. Precisou morrer seu sentido inicial para adquirirem usos e significados novos (CERTEAU, 1999). 
Outra coleção do Museu Nacional obtida em contexto da escravidão é a do Francisco Teixeira de Miranda, traficante de escravizados. Essa era uma coleção numericamente pequena, mas bastante representativa do seu tempo. Os objetos foram adquiridos em Angola e doados ao Museu Nacional em 1850, momento em que o tráfico transatlântico de escravos perdia legitimidade. Naquele mesmo ano entrava em vigor a Lei Eusébio de Queiroz, que tornava legalmente extinto o tráfico no Brasil. Francisco Teixeira de Miranda, recorrentemente tratado nos jornais da época como “negociante”, nasceu em 1814, cidadão eleitor do 1º distrito da Corte e solteiro até os anos de 1840.[footnoteRef:326] O seu negócio, pelo menos nas décadas de 1830-40, era o comércio ilegal de pessoas escravizadas. Ele foi um proeminente traficante em Angola, muito influente politicamente, e um dos mais ricos de Luanda. Ali, inclusive, ele colaborou para a expansão do domínio colonial português, contribuindo com a instalação de postos no interior da região (FERREIRA, 2015a, p. 108-109). O Sr. Miranda, ou Mirandinha, como era conhecido, estabeleceu-se em Angola aos vinte e dois anos de idade, aproximadamente – talvez a sua tenra idade tenha motivado o uso recorrente do seu nome na forma diminutiva. Em 1836, ou antes, ele deixou o Brasil para viver como representante de uma casa de comércio do Rio de Janeiro em Luanda, uma das maiores cidades exportadoras de escravos para o Brasil. Ali ele permaneceu até 1845, dedicando-se a toda qualidade de comércio, inclusive de africanos escravizados (FERREIRA, 2015b, p.3). Se Mirandinha iniciou a carreira no tráfico ainda na juventude, o português Arsénio Carpo, outro traficante, tinha já seus quarenta e cinco anos quando chegou a Luanda em 1837 e se associou aos “negócios” do jovem Miranda. Arsénio era dono de embarcações que serviam ao tráfico. Consignação, compra, venda e distribuição de produtos e de gente (MARQUES, 2001). Esse era o “negócio” de Arsénio Carpo e de Francisco Miranda.  [326:  Gazeta Oficial do Império do Brasil, 8 de fevereiro de 1847, n. 130, p. 2. Biblioteca Nacional.] 

Nesse tempo, a exportação de africanos escravizados era uma atividade altamente lucrativa, apesar de ter se tornado contravenção. Na década de 1830, o boom do café no Brasil aumentou a demanda por braço escravo e o tráfico crescia a uma cadência alarmante (MARQUES, 2001, p. 616). Paralelamente, o tráfico havia se tornado uma atividade ilegal tanto no Brasil, grande receptor de africanos escravizados, quanto em Portugal, cujas leis valiam – ou deveriam valer – para Angola, sua possessão ultramar. Em Portugal, o tráfico foi posto na ilegalidade em 1836, cujo decreto do ministro da Corte, Sá da Bandeira, proibiu a importação e exportação de africanos nos domínios portugueses. Já no Brasil, a Lei de 1831 interditou o tráfico, estabeleceu multas aos traficantes e prêmios a quem os denunciasse. Porém, ela não resultou os efeitos práticos esperados. O largo interesse e conivência de diversos setores da sociedade na venda de africanos os motivou a criar mecanismos para burlar aquele dispositivo legal, garantindo assim a constância cle lucratividade do tráfico nos anos que se seguiram à promulgação da lei (MAMIGONIAN, 2017). Para driblar a fiscalização e garantir o transporte, desembarque e comercialização clandestina dos africanos importados, sem responder a processo por comércio ilícito, era necessário ao “negociante”, após 1831, ser visto como uma pessoa honrada e ter amigos bem relacionados (MAMIGONIAN, 2017, p. 118).
A designação “negociante” atribuída nos jornais da Corte a Miranda serviu não apenas para camuflar o seu envolvimento no proibido comércio de pessoas para o trabalho escravo. É que muitos desses mercadores dedicavam-se igualmente ao comércio de produtos lícitos, como os alimentícios e manufaturados, bem como investiam seu capital nas empresas de transporte, sobretudo após 1850, quando o tráfico fora efetivamente proibido pelo governo brasileiro (FERREIRA, 2015a). Por outro lado, ser “negociante” ou “homem de negócios” no Brasil significava, desde o século XVIII, estar envolvido no comércio a longa distância de produtos vendidos “a grosso”, diferentemente daqueles comerciantes que vendiam a varejo. É isso o que destaca Guimarães (2011a) ao tratar do também “negociante” Francisco Pinheiro, português inserido numa ampla rede comercial e que no início dos setecentos se dedicava ao comércio do sal, de produtos têxteis, de bebidas e ao tráfico negreiro na Costa da Mina para abastecer a região das minas gerais (GUIMARÃES, 2011a).
O “negociante” Mirandinha não operava sozinho o infame comércio de almas. A sua rede incluía parcerias com grandes mercadores de escravizados, como o já mencionado Arsénio Pompílio Pompeu de Carpo, além de Ana Joaquina dos Santos Silva e Francisco Antônio Flores (FERREIRA, 2015b). O quarteto, associado a Antônio Severino de Avelar e a Manoel Francisco Alves de Brito, também traficantes, foram juntos responsáveis pela introdução da navegação a vapor no porto de Luanda em 1843, bem como nos portos do sul de Angola (OLIVEIRA, 2016b).[footnoteRef:327] O melhoramento tecnológico na navegação era importante para a redução do tempo de travessia do Atlântico e, consequentemente, para a redução da mortalidade dos cativos embarcados nos negreiros. Viagens mais longas significam maior mortalidade. E, sendo maior a mortalidade, menores eram os lucros dos traficantes (FLORENTINO, 2009). O Jornal do Comércio, numa publicação de 1843 assinada por “Um Portuguez”, ressaltava que os barcos a vapor adquiridos pelo grupo de “negociantes” eram destinados “ao comércio de cabotagem e de forma alguma ao tráfico ilícito da escravatura”.[footnoteRef:328] Ora, a declaração nos leva a crer que, ao menos na Corte, havia a suspeição de que o negócio se tratava do comércio ilegal de pessoas.  [327:  Publicações a pedido. Jornal do Comércio, 12 de julho de 1843, n. 182, p. 3. Biblioteca Nacional.
]  [328:  Ibidem.
] 

Contudo, isso não foi problema para a reinserção de Mirandinha no Rio de Janeiro. Depois de viver cerca de dez anos em Angola, ele foi expulso e retornou ao Brasil. O motivo da expulsão foi a condenação por tráfico ilícito. O conluio entre governadores e traficantes garantiu a permanência de Mirandinha por todos esses anos em atividade clandestina.  Inclusive, seu parceiro, Arsénio Carpo, era quem mediava as relações entre a administração local e os interesses negreiros. Ele aliciava e subornava governadores e autoridades responsáveis pela repressão ao tráfico, mostrava-se filantropo, apoiava financeiramente os projetos estatais e mantinha boas relações sociais (MARQUES, 2001). A dupla Miranda e Arsénio também tentou, sem sucesso, fundar em 1844-45 uma empresa de mineração em Massangano e de colonização em Lobito e na Huíla, o que foi negado pelo governo português (MARQUES, 2001, p. 627). Provavelmente, a recusa das autoridades lusitanas derivou do envolvimento de ambos no contrabando de africanos escravizados. Àquela altura, Mirandinha já estava condenado por tráfico ilícito e Arsénio Carpo não tardaria a ser preso. Em abril de 1844, Francisco Teixeira de Miranda foi condenado pelo Ministério da Marinha e Ultramar por tráfico de escravos. Conforme portaria ao procurador geral da Coroa portuguesa, foi ordenado “ao Governador d’Angola que se faça executar a sentença que condenou Francisco Teixeira de Miranda por ilícita exportação d’escravos”.[footnoteRef:329] A pena era a expulsão de Angola. Contudo, ele permaneceu ali por mais um ano, possivelmente protegido por seus aliados. Como ressaltou Ferreira (2015b), as próprias autoridades locais consideravam Mirandinha uma figura importante para Luanda:  [329:  ANAIS MARÍTIMOS E COLONIAIS. Publicação mensal redigida sob a direção da Associação Marítima e Colonial. Lisboa: Imprensa Nacional, 1844, p. 68.
] 


a permanência de Miranda na cidade era de grande utilidade devido não só aos impostos sobre a propriedade que ele pagou em seus edifícios, mas também devido à quantidade de dinheiro que ele pagou em direitos aduaneiros. Como o governador apontou, Miranda também foi um benfeitor de alto perfil para a cidade (FERREIRA, 2015b, p. 3).


Em janeiro de 1845, o ministro da Marinha e Ultramar, Joaquim José Falcão, pedia ao governador geral de Angola, Lourenço Germack Possollo, em documento confidencial, informações “se o brasileiro Francisco Teixeira de Miranda saiu da Província”.[footnoteRef:330] Em abril o pedido se repetiu e em junho o ministro mandou que se executasse a “expulsão do cidadão brasileiro Francisco Teixeira de Miranda”.[footnoteRef:331] A expulsão do comerciante brasileiro só foi confirmada em dois de setembro, mesmo mês em que Possollo fora demitido e que Pedro Alexandrino da Cunha assumia o governo geral de Angola.[footnoteRef:332] Sem contar mais com a proteção de Possollo, em 13 de setembro, uma semana após a confirmação da expulsão de Miranda, Arsénio foi preso. As acusações que levaram à condenação e prisão de Arsénio foram as seguintes: “de ser negreiro; como membro da Câmara Municipal ter suprimido leis que tinha por obrigação fazer publicar, falsificando o livro de atas da Câmara de Luanda, para esconder o não cumprimento das ordens do governo; [...] de desviar dinheiros do município e de diversas fraudes com a Junta da Fazenda” (MARQUES, 2001, p. 629). Não sabemos se todas essas acusações também pesaram contra Mirandinha, mas é difícil de acreditar que ele esteve alheio a todas as ilicitudes cometidas por seu colega.  [330:  Portaria confidencial do Ministro da Marinha e Ultramar ao Governador-Geral de Angola em 28 de janeiro de 1845 apud SANTOS, 1976, p. 176.
]  [331:  Portaria confidencial do Ministro da Marinha e Ultramar ao Governador-Geral de Angola em 02 de junho de 1845 apud SANTOS, 1976, p. 377.]  [332:  Oficio n. 264.4 do Governador-Geral de Angola ao Ministro da Marinha e Ultramar em 02 de setembro de 1845 apud SANTOS, 1976, p. 576.] 

Vale destacar que 1845, ano da expulsão de Miranda e da prisão de Arsénio, foi um ano política e diplomaticamente tenso de combate ao tráfico: enquanto o governo brasileiro resistia em colaborar com os ingleses na repressão, encerrando as atividades da Comissão Mista Anglo-Brasileira, órgão responsável pela fiscalização das embarcações e julgamento das apreensões, a Inglaterra acirrava o combate, decretando em agosto o Ato Aberdeen, o qual autorizava os britânicos a apreender, unilateralmente, qualquer navio suspeito de transportar escravos no Atlântico (MAMIGONIAN, 2017, p. 212-213). Ademais, a Inglaterra também em 1845 assinava com a França o tratado antitráfico no qual os dois países se comprometiam em usar expressiva força naval na costa africana e, se fosse o caso, proceder à invasão territorial (MARQUES, 2001, p. 628). Portugal, por sua vez, intensificava a política abolicionista no ultramar. Em Angola, somente a partir de 1845, quando Pedro Alexandrino da Cunha assumiu o governo geral, é que o tráfico passou a ser combatido, ainda que relativamente. Cunha, ao passo que prendeu e expulsou Arsénio e Miranda e eliminou quase que totalmente o tráfico nas imediações de Luanda, ele não conseguiu impedir que as exportações de africanos continuassem sendo operadas nos portos ao norte e ao sul por negociantes contra os quais não foi possível atuar por falta de provas (ALEXANDRE, 1991, p. 330).  Marques (2001, p. 629), contudo, afirma que Pedro Alexandrino da Cunha foi tolerante com os traficantes alinhados com o cabralismo enquanto perseguia a facção opositora, os setembristas, na qual se incluíam Miranda e Arsénio.[footnoteRef:333]  [333:  O grupo setembrista apoiou o golpe de Estado na Revolução de Setembro do ano de 1836 e foi predominante até 1842.O grupo cabralista, liderado pelo ministro do reino Antonio Bernardo da Costa Cabral, dominou o cenário político português no período de 1842 a 1846.  
] 

Após a prisão, Arsénio foi transferido para Cabo Verde e depois para Lisboa, onde foi absolvido. Em seguida, ele demonstrou interesse em retornar a Angola, o que só foi possível em 1849, depois que o governador Pedro Alexandrino da Cunha deixou o cargo. A essa altura, Arsénio estava financeiramente arruinado e falido (MARQUES, 2001). A trajetória de Mirandinha foi diferente. Ele retornou ao Brasil, formou família e acumulou uma boa fortuna. Em 1850 ele doou alguns objetos ao Museu Nacional, em 1851 tornou-se presidente da Companhia de Navegação Macahé Campos e posteriormente casou-se com Amélia Callado, com quem teve uma filha, Laura Callado de Miranda, nascida em 1860 (DORIA, 2000).[footnoteRef:334] Os objetos doados por Francisco Teixeira de Miranda foram encaminhados à “4ª Seção” que Manuel de Araújo Porto-Alegre dirigia. Frederico Leopoldo Cezar Burlamaque era o então diretor do Museu Nacional. A relação de Miranda com o tráfico ilícito não foi questão para os homens de ciência do seu tempo. Vinte anos depois, Ladislau assim descreveu os objetos que ele doou: uma carapuça usada pela “raça cabinda”, uma colher e um garfo “artisticamente lavrados”, além de uma esteira.[footnoteRef:335] No Catálogo de 1906, a “esteira de negros africanos” recebeu o número 6371; a “carapuça de negros cabindas”, o número 6410; o garfo e a colher “de madeira lavrada” receberam respectivamente os números 6564 e 6565.[footnoteRef:336]  [334:  Diário do Rio de Janeiro, 26 de novembro de 1851, n. 8853, p. 4. Biblioteca Nacional.]  [335:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 255- 256.
]  [336:  Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. v. 3. 1906. SEE/MN. Manuscrito.] 


Figura 19  – Mpu
[image: ]
Mpu. 1850. Angola. Tecido (fibra de ráfia).
Doação de Francisco Teixeira de Miranda. Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia, Museu Nacional/UFRJ.






Figura 20 – Garfo 
[image: C:\Users\miche\Downloads\6564.jpg]






Garfo. 1850. Angola. Madeira.
Doação de Francisco Teixeira de Miranda. Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia, Museu Nacional/UFRJ.



Figura 21 – Colher
[image: Imagem - Colher de madeira]
Colher. 1850. Angola. Madeira.
Doação de Francisco Teixeira de Miranda. Desaparecido no incêndio de 2018.
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia, Museu Nacional/UFRJ.


O mpu, tipo de carapuça para uso de chefia, era feita de fibra vegetal e usada como símbolo de poder. “Quanto mais alongada sua forma, mais poderoso era aquele que detinha o privilégio de seu uso” (SOARES, AGOSTINHO e LIMA, 2022, p. 130). No Congo, tratava-se igualmente de um signo de distinção usado tradicionalmente por pessoas poderosas desde o século XVII. Associado a elementos da alfaiataria e a adornos, como colares e pulseiras, o mpu compunha a vestimenta daqueles que integravam a elite e expressava o poder e status do seu usuário (FROMONT, 2014). O mpu doado ao Museu Nacional apresentava formas geométricas em alto relevo, à semelhança dos que eram produzidos e utilizados no Congo (FROMONT, 2014, p. 126), e portava o nome do seu doador, F. T. de Miranda. Não sabemos se a insígnia foi de uso do próprio Miranda, que ocupou posição de prestígio em Luanda, ou de alguma autoridade local com quem Miranda estabeleceu relações em Cabinda, local de proveniência do objeto. A gravação do seu nome na peça provavelmente foi posterior à doação, derivada de uma prática museológica que inscrevia no próprio objeto informações a seu respeito. 
Já sobre os talheres, não há a informação se foram produzidos em Cabinda ou Luanda, mas pela fineza dos detalhes no entalhe, é possível afirmar que foram de uso de pessoas abastadas, talvez do próprio Miranda. Lima (1995), ao estudar fragmentos de louças recuperados em sítios arqueológicos do Rio de Janeiro oitocentista, afirma que os utensílios usados à mesa, mais do que indicadores de status socioeconômico, eles desempenhavam papéis sociais. A partir do século XVIII, os talheres se tornaram signo de civilidade por aqueles que não mais usavam as mãos para tocar os alimentos, “fortalecendo-se como mediadores entre o estado de natureza e o estado de cultura” (LIMA, 1995, p. 140). Ademais, a louça utilizada no consumo cerimonial de alimentos na primeira metade do século XIX pertencia ao universo masculino: 

“Enquanto espaço destinado sobretudo a negociações e manifestações de poder, era evidentemente controlado pelos homens. O dono da casa comandava o espetáculo, liderando o cortejo que levava os convidados à mesa, servindo os alimentos, trinchando os assados, conduzindo a conversação. O equipamento era do mesmo modo masculino: sobre pratos, taças e talheres era aposta a marca do senhor – as suas iniciais – sob a forma de brasões e monogramas” (LIMA, 1995, p. 174). 


Quanto à tipologia, se os talheres europeus eram em sua maioria de metal (PETROSKI, 2007), os doados ao Museu Nacional por Miranda eram de madeira finamente entalhada, apresentando outro domínio técnico do artefato. Para nós, eles representam aquilo que Fromont (2014) chamou de espaço de correlação, isto é, espaço de criações culturais, materiais ou não, derivadas do encontro entre europeus e africanos e no qual “seus criadores reúnem ideias e formas relevantes de domínios radicalmente diferentes, confronta-os e eventualmente os transforma em partes inter-relacionadas de um novo sistema de pensamento e expressão” (FROMONT, 2014, p. 22, tradução nossa). Esse processo de criação, além de inventar novas identidades, fortalece o vínculo com seus componentes originais expressos nos produtos culturais gerados. Talvez o garfo e a colher doada por Miranda, enquanto espaço de correlação, tenham sido especialmente encomendados a artistas africanos capazes de produzir talheres sofisticados, dignos de uma elite “civilizada” e distinta.
Mas, o que teria motivado Francisco Teixeira de Miranda reunir objetos da África? E por que os ofertar ao Museu Nacional? Miranda foi um colecionador interessado na arte e nos emblemas de poder africanos. Retornando ao Brasil, ele precisou reconstituir sua vida sob condições completamente diferentes da que estava habituado em solo africano. No Rio de Janeiro, ele investiu em nova atividade econômica e constituiu família. Talvez, em meio a esse tempo de mudanças que se lhe abria, Miranda desejou ver sua coleção conservada e admirada no Museu, um bom lugar para guardar seu nome e suas memórias. 


4.2 Coleção de africanos no Brasil e as lutas pela liberdade


Ao longo da década de 1880, tempo de expansão do movimento abolicionista no Brasil, dezenas de objetos dos negros do Brasil foram adquiridos pelo Museu Nacional. Essa aquisição se deu por meio da doação. O ato de doar foi desdobramento ora de ações de voluntárias, enquanto estratégia da luta negra pela liberdade, ora de ações repressivas de agentes da segurança pública da Corte. Esse é o caso da Coleção Quintino Pacheco e da jangada do “Dragão do Mar”. A vida social dessas coisas é reveladora das ações humanas que lhe deram significações (APPADURAI, 2008) e é de nosso interesse entender como diferentes atores colocaram o valor desses objetos em disputa.
Comecemos pelo caso Quintino Pacheco. Nos anos de 1880, última década da escravidão no Brasil, crescia a luta abolicionista e, paralelamente, intensificava-se a repressão policial às práticas e aos costumes dos africanos e de seus descendentes no Rio de Janeiro. Tal repressão envolvia a apreensão de pessoas e coisas subtraídas das chamadas “casas de dar fortuna” durante invasão policial. Nestas casas, também denominadas “zungus”, pessoas livres e escravizadas celebravam festas e rituais religiosos de matriz africana. A repressão era baseada na ideia de que tais práticas ameaçavam a moral e os bons costumes. Depois de levados à delegacia, a polícia passou a doar os objetos apreendidos ao Museu Nacional (CABRAL, 2017). Transferidos para o Museu, os objetos aprisionados pela polícia da Corte ali ficariam retidos para sempre. 
No conjunto desses objetos, os do africano Quintino Pacheco chamou-nos a atenção. A sua história apresenta aspectos interessantes, sobretudo se considerarmos que Quintino, consciente do seu direito sobre aquilo que lhe pertencia, pedia ao imperador Pedro II em 1881 a devolução do que lhe fora levado pela polícia em 1879 sob acusação de “feitiçaria” e que se encontrava recolhido no Museu Nacional. É o primeiro pedido de restituição de que temos conhecimento no Brasil do século XIX.[footnoteRef:337] A solicitação se deu por meio de uma carta, redigida em terceira pessoa por João Antonio Brazil, “a rogo de Quintino Pacheco”.[footnoteRef:338]  [337:  A devolução de objetos é uma prática recente em museus, fruto do debate que se instaurou nos últimos anos acerca da restituição, pauta de lutas identitárias e de disputas políticas. No Brasil, caso emblemático é a devolução da machadinha aos indígenas Krahô, em 1986, pelo Museu Paulista/USP (MELO, 2010). Mais recentemente, a campanha Liberte Nosso Sagrado em 2020 retirou do Museu da Polícia Civil do Rio de Janeiro os objetos apreendidos no início do século XX e os transferiu para o Museu da República (ALVES, 2021). Em 2024, o manto tupinambá foi devolvido do Museu Nacional da Dinamarca ao Brasil, ficando sob a guarda do Museu Nacional/UFRJ. 
]  [338:  A carta desapareceu no incêndio. Agradeço à Carolina Cabral por tê-la digitalizado e me disponibilizado o acesso.] 


Senhor,
Quintino Pacheco, morador da rua dos Cajueiros nº 38, vem mui respeitosamente implorar de V. M. Imperial justiça pelo seguinte:
O Suppe é africano, e como tal costumava dar em sua casa reuniões meramente com o fim de divertir-se com seus patrícios em danças de sua terra, denominadas Jongos. Por denuncia falsa foi a casa da Suppe cercada e apreendidos objetos de propriedade do Suppe e que se acham recolhidos ao Museu Nacional.
O Suppe, Imperial Senhor, pede permissão para declarar que tais objetos jamais podem ser tidos como de feitiçarias, e sim, adornos indispensáveis aos que tomam parte nesses divertimentos.
Acresce Imperial Senhor, que a referida apreensão teve lugar em 4 de setembro de 1879 e o Suppe é Servente da Escola Politécnica desde 1875, repartição onde serve, crê a contento de todos os seus superiores, e de cujo serviço o Suppe aufere os meios de subsistência.
O Suppe pois à vista do exposto e da Justiça que caracteriza a Vossa Majestade Imperial, espera que V. M. I. se dignará ordenar ao Diretor do Museu a entrega dos supracitados objetos, pelo que
E. R. Mce 
Rio de Janeiro 12 de Agosto de 1881
A rogo de Quintino Pacheco
João Antonio Brazil[footnoteRef:339] [339:  BR.MN.DR.AO. Pasta 20. Doc. 139. Carta de João Antonio Brazil ao imperador, a rogo de Quintino Pacheco em 12 de agosto de 1881.] 



Temos três pessoas envolvidas na escritura da carta: Quintino Pacheco (suplicante), João Antonio Brazil (remetente) e um redator anônimo – no manuscrito é possível perceber a diferença entre as grafias do redator e do remetente (ver Anexo). No documento, Quintino se faz presente na terceira pessoa, pois é João quem se comunica diretamente com o imperador. Quintino possivelmente não dominava as práticas letradas e João, ao assinar a carta em nome de Quintino, se comprometia com a sua causa. Talvez ambos fossem amigos. Certamente João se tratava de uma pessoa digna de fé, embora nada saibamos sobre ele. Na carta, ele ocupou o papel de mediador entre o ilustre destinatário, o imperador, e o suplicante, um africano suspeito porque “feiticeiro”. Quintino morava na Rua dos Cajueiros (atual Rua Coronel Audomaro Costa, Gamboa) e trabalhava como servente na Escola Politécnica situada no Largo de São Francisco, a cerca de dois quilômetros de sua residência. Antes, pelo menos até 1868, ele foi escravo de Francisco Salles Pacheco, de quem herdou o sobrenome (CABRAL, 2017). Já o redator do texto, pela boa grafia e obediência aos aspectos formais de uma escrita epistolar, talvez fosse treinado para isso, como um escrivão público, por exemplo.  
Quanto ao teor da missiva, João apresenta boas referências sobre Quintino, buscando cativar no imperador credibilidade a respeito do suplicante. O endereço residencial e o emprego fixo, por exemplo, foram usados como argumento para demonstrar que Quintino se tratava de uma pessoa confiável. Para justificar o pedido de devolução, João afirma que os objetos apreendidos eram “adornos” usados no jongo, tipo de “dança” realizada nas “reuniões” que Quintino fazia em sua casa com o objetivo de “divertir-se com seus patrícios”. A acusação de que eram objetos de “feitiçaria” foi negada. A carta também revela a maneira dramática como Quintino os perdeu: uma denúncia levou a polícia a fazer um cerco em sua casa.
Para escrever ao imperador, é claro que Quintino precisou antes saber onde foram parar as suas coisas. O intervalo entre a invasão da sua casa e a escrita da carta foi de quase dois anos. Teria ele ido à delegacia obter informações sobre o paradeiro de seus pertences? Ou teria pedido alguém para fazê-lo? Teria Quintino ou alguém de sua rede social visitado o Museu Nacional e visto seus pertences em exibição? Considerando que o Museu Nacional era aberto ao público aos domingos; que Quintino morava a poucos metros da instituição, na época situada no Campo de Santana (atual prédio do Museu Casa da Moeda do Brasil); que naquele tempo o acervo era todo exposto ao visitante, sem guarda em área restrita das resevas técnicas, não é impossível supor que Quintino circulou no Museu Nacional para ver e atestar a destinação dos pertences que lhe foram usurpados. Saber que ainda estavam preservados talvez tenha lhe causado certo contentamento, uma vez que os objetos apreendidos nas “casas de dar fortuna” eram geralmente queimados pela polícia (REIS, 2012; POSSIDÔNIO, 2015). 
Daí começou a sua luta por recuperá-los. Muito provavelmente Quintino entrou em contato primeiro com os responsáveis pela retenção dos “adornos” para depois suplicar ao imperador. Representado por João, ele contava com a “Justiça” da majestade e rogava-lhe que ordasse “ao Diretor do Museu a entrega dos supracitados objetos”. O envio de cartas ao imperador na forma de súplicas, petições e requerimentos foram frequentes nos oitocentos. Escravos, livres, condenados, pobres, estudantes, indígenas e toda gente que se via prejudicada nos seus direitos, frente a burocracia emperrada das instituições, apelava ao monarca o atendimento das suas necessidades (ALBERNAZ, 2015). Os pedidos eram abundantes e variados: liberdade, emprego, pensões, auxílio para estudo, terras, título de propriedades, esmolas, gratificações etc. A figura do imperador funcionava como recurso, às vezes o último, dos mais vulneráveis do Império. Pedro II, por outro lado, exercia nessas ocasiões a prerrogativa da “graça”, atributo tradicional dos monarcas para reparar injustiças. O Poder Moderador lhe garantia o direito de conceder perdões, absolvições e de intervir em situações em que direitos foram lesados (ALBERNAZ, 2015).
Naquele tempo, a carta era um instrumento que, para além de permitir o acesso ao imperador, significava garantia de liberdade para escravizados e alforriados. Ela representava a “materialidade da liberdade desejada e obtida, constituindo-se, de fato, no único documento capaz de distinguir os forros dos escravos” (WISSENBACH, 2002, p. 109). Aqueles que recebiam a carta de alforria, ou simplesmente “a carta”, como era conhecida, precisavam carregá-la cotidianamente porque era o documento que comprovava a condição de pessoa livre (WISSENBACH, 2002). Destaque para a missiva de Maria Rosa, liberta que escreveu “em primeira pessoa” à imperatriz, clamando pela liberdade de sua filha, Ludovina, que ainda vivia o cativeiro. O pedido foi atendido e a graça da libertação lhe foi concedida por ocasião do aniversário da imperatriz (VENANCIO, 2017). 
O pedido de devolução de Quintino, ao que parece, foi caso único, embora a apreensão de objetos pela polícia fosse algo recorrente. Desde fins da década de 1860, as invasões policiais às “casas de dar fortuna” eram frequentes e viraram notícias nos jornais. José Sebastião Rosa, conhecido como Juca Rosa, Leopoldina Jacome da Costa, a Rainha Mandinga, Laurentino Inocêncio dos Santos, Francisco Firmo e tantos outros sofreram repressão policial em razão de suas crenças (SOUZA, 2010). Na Bahia também foram constantes as batidas policiais nas casas denunciadas. Caso emblemático é o de Domingos Sodré, negro africano, morador de Salvador, que em 1862 teve sua casa invadida pela polícia após denúncia de que ali era praticada “feitiçaria”. Domingos foi preso, inúmeros e variados objetos de sua residência foram levados pelos policiais e depois incinerados (REIS, 2012). Mas, diferentemente de Domingos que perdeu seus pertences, os de Quintino restavam íntegros, num museu, o que o motivou a retomá-los. 
A carta de Quintino traz aspectos interessantes relativos à sua circulação. Margeando o texto, temos anotações adicionadas após sua escritura, feitas no ato da leitura por aqueles que cuidaram do seu trânsito (ver Anexo). No canto superior direito, temos a inscrição que indica que a carta no dia 16 de agosto, quatro dias após sua emissão, chegou às mãos de “G. Lobo”. Depois, no dia 18 de agosto, ela foi encaminhada, conforme a anotação à lápis na margem esquerda, ao diretor do Museu Nacional. Tudo indica que “G. Lobo” tratava-se de Francisco Leopoldino de Gusmão Lobo, ou simplesmente Gusmão Lobo. Abolicionista e jornalista, Lobo mantinha uma coluna no Jornal do Comércio onde escrevia sobre o fim do cativeiro. Nas palavras saudosas de Joaquim Nabuco, sua escrita se notabilizava pelo estilo “airoso, perfeito, prismático, um dos mais belos e mais espontâneos do nosso tempo” e acrescentou: “seu nome está escrito, por toda a parte, nas paredes das catacumbas em que o abolicionismo nascente viveu os primeiros cinco anos como uma pequena igreja perseguida”.[footnoteRef:340] Gusmão Lobo foi também parlamentar pelo Partido Conservador (ALONSO, 2015, p. 164), possuía o título nobiliárquico de “moço fidalgo da Casa Imperial” e era diretor no Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas (CADERNOS DO CHDD, 2004, p. 91) no ano da escrita da carta. Talvez João Brazil e Quintino conhecessem o trabalho de Gusmão Lobo na defesa da libertação dos cativos e o viram como possível aliado na libertação dos seus objetos. Ou talvez a carta tenha chegado até Lobo simplesmente porque o Museu Nacional era subordinado àquele Ministério. Ou ainda porque Lobo e Ladislau eram próximos, tendo em vista integravam o quadro de associados da Sociedade Brasileira Contra a Escravidão, criada por Joaquim Nabuco.  [340:  NABUCO, Joaquim. Minha Formação. Coleção Biblioteca Básica Brasileira. Brasília: Senado Federal, 1998, p. 199-200.] 

A carta de Quintino certamente chegou às mãos de Ladislau, o que explica a sua guarda na SEMEAR junto aos documentos da diretoria do Museu Nacional. Infelizmente não sabemos se o imperador Pedro II tomou ciência dela. E, se tomou, não autorizou a devolução. Caso contrário, Ladislau seguramente não teria recusado um pedido aprovado e encaminhado pela Majestade. De todo modo, o pedido de Quintino, ainda que não atendido, tem grande valor histórico porque nos mostra a ação de um africano em contexto de restrições aos direitos civis e políticos mobilizando pessoas para pleitear a restituição de seus pertences porque acreditava no direito que detinha sobre eles; porque não se conformava em perdê-los; porque resistia à invasão sofrida em sua casa e à ofensa a sua crença. O teor da carta nos coloca, contudo, um problema. Não havia ali a indicação de quais foram os objetos exatos apreendidos pela polícia. Para tentar resolver a questão, consultamos, além da carta, o ofício da polícia. É ele que nos indicia os pertences do Quintino. Na carta consta que os objetos foram apreendidos em 4 de setembro de 1879. O primeiro ofício de Ladislau Netto propondo à polícia a remessa ao Museu dos objetos apreendidos data de 23 de agosto de 1880. No mesmo dia 23 de agosto, o chefe da polícia respondeu positivamente a Ladislau, encaminhando-lhe uma relação de 96 objetos. Era a primeira doação da polícia ao Museu (CABRAL, 2017). 


Remeto a V.Sa., conforme solicita em seu ofício da presente data, os objetos apreendidos em casas de dar fortuna constantes da inclusa relação.
Deus Gde a V.Sa. Ilmo Senhor Dr. Diretor do Museu Nacional
Chefe de polícia
Serafim Muniz Barreto 
Relação dos objetos apreendidos em casas de dar fortuna que acompanham o ofício nº_ dirigido nesta data ao Senhor Dr. Diretor do Museu Nacional
7 - sete pedaços de metal
3 - três facões
3 - ventarolas
3 - três campainhas
1 - uma bacia
46 - quarenta e seis argolas
5 - cinco guizos
12 - doze ponteiros
9 - nove pentes pequenos
2 - duas taças com tampas
3 - três pratos
1 - uma mesa pequena com gaveta
1 - um banco pequeno
Tudo de metal amarelo.
Secretaria da Polícia da Corte. 23 de agosto de 1880. 
Francisco José de Lima.[footnoteRef:341] [341:  BR.MN.DR.AO. Pasta 19. Doc. 54. Ofício n. 4682 do chefe de polícia ao diretor do Museu Nacional em 23 de agosto de 1880. 
] 



	A doação foi verificada por Luiz Ferreira Lagos quando da entrada dos objetos no Museu Nacional. Desde 1875 ele era contratado para atuar na “4ª Seção” e adicionou no mesmo documento a seguinte inscrição: “Os pentes são 8 e não 9 como diz a relação, bem como as argolas são 47 e não 46. Lagos.”[footnoteRef:342] Entre os itens doados, ao menos uma parte pertencera a Quintino. Certamente outra parte pertencera àqueles que igualmente tiveram suas casas cercadas e invadidas pela polícia. Como foi o caso, por exemplo, da Leopoldina Jacome da Costa, a Rainha Mandinga, que em setembro de 1879 teve a sua casa invadida, seus pertences confiscados e as pessoas que ali se encontravam foram levadas à delegacia. Entre elas encontrava-se Quintino Pacheco, que de igual modo sofreu invasão naquele mesmo mês e de quem a Rainha Leopoldina negra era vizinha (CABRAL, 2017).  [342:  Ibidem.] 

Do conjunto dos objetos ofertados pela polícia ao Museu, até o incêndio de 2018 eles seguiam guardados no Setor de Etnologia e Etnografia do Museu Nacional/UFRJ e designados Coleção Polícia da Corte. Se cruzarmos a carta e o ofício supracitados, podemos avançar na identificação e chegar nos objetos tomados do Quintino. Escreveu João Brazil, em nome de Quintino, que os objetos apreendidos se tratavam de “adornos”. Podemos então, por exclusão, desconsiderar da lista da polícia aqueles itens que seriam considerados mobiliário ou utensílios de cozinha: “bacia”, “taça”, “prato”, “mesa” e “banco”. Restaram então: “pedaços de metal”, “facões”, “ventarolas”, “campainhas”, “argolas”, “guizos”, “ponteiros” e “pentes”. Por outro lado, no ofício da polícia foi dito que era “tudo de metal amarelo”, informação para nós de suma importância. A cor atribuída àquelas coisas nos permitiu finalmente localizar na Coleção Polícia da Corte os objetos que integraram essa primeira lista de apreensões, a saber: “facões”, “ventarolas”, “argolas” e “ponteiros”. Esses eram os “adornos” de Quintino Pacheco. 
No esforço de identificar os objetos pela cor (amarelo), pelo material (metal) e pelo uso (adorno), outro desafio nos foi imposto: o de compreender os termos utilizados na época para catalogar os objetos que não pertenciam ao universo cultural daqueles que os descreveram. As “argolas”, por exemplo, são designadas idés pelos praticantes das religiões de matriz africana e simbolizam a aliança com os orixás. Estas especialmente seriam usadas no pulso, tal qual pulseiras.








Figura 22 – Idés

[image: Imagem - Pulseiras de argola]

Idés. 1880. Rio de Janeiro. Metal. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.



Já as “ventarolas” citadas no ofício tratam-se de abebés dourados dedicados à Oxum. Tínhamos dois no Setor de Etnologia e Etnografia. 

Figura 23 – Abebé de Oxum
[image: C:\Users\miche\Documents\PC docs\Reconstrução do MN\Expo CCBB\Abebé.png]
Abebé. 1880. Rio de Janeiro. Liga metálica. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.





Figura 24 – Abebé de Oxum
[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\6308 abebe.jpg]
Abebé. 1880. Rio de Janeiro. Liga metálica. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.


Sobre os “ponteiros”, estes consistiam em edans, objeto de origem iorubá constituído por par de “espetos” que possuem na extremidade esculturas que representam figuras do feminino e do masculino, ambas ligadas por uma corrente formando uma peça única. Trata-se de um objeto sagrado empregado em diversos usos, como prever o futuro, tratar doenças ou afastar espíritos maus e, a depender do tamanho da corrente, poderia ser usado na cintura ou no pescoço (RIBEIRO JR. e SALUM, 2003). Havia dois pares sob guarda do SEE.

Figura 25 – Edan
[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\6175 edans.JPG]
Edan. 1880. Rio de Janeiro. Liga metálica. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.





Figura 26 – Edan
[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\6176 edans.JPG]
Edan. 1880. Rio de Janeiro. Liga metálica. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ.


Quanto ao “facão” de “metal amarelo”, tratava-se de uma espada de Ogum, ferramenta símbolo deste orixá. O “facão” não possuía nenhuma das extremidades afiada e, por isso, seria impossível usá-lo como instrumento cortante, como poderia parecer à primeira vista. Esses eram, portanto, os “adornos” de “metal amarelo” guardados no Museu Nacional/UFRJ. Apenas uma análise química poderia indicar se se tratava realmente de metal (cobre, por exemplo) ou de liga metálica (latão ou bronze), mas isso foge ao escopo deste trabalho.[footnoteRef:343]  [343:  Os idés, abebés, edans e a espada, integravam a exposição Kumbukumbu: África, memória e patrimônio do Museu Nacional/UFRJ e foram localizados em meio aos escombros do incêndio pela equipe de resgate de acervos  [TRECHO EXCLUÍDO POR PERMITIR A IDENTIFICAÇÃO].] 


Figura 27 – Espada de Ogum
[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\Espada.jpg]

Espada de Ogum. 1880. Rio de Janeiro. Liga metálica. Coleção Quintino Pacheco. 
Apreendido pela polícia e transferido para o Museu Nacional em 1880. 
Foto: Roosevelt Motta, 2013.
Acervo: Setor de Etnologia e Etnografia, Museu Nacional/UFRJ



Mas, por que Quintino ficou empenhado em recuperar estes objetos? O que os tornava indispensáveis? Segundo a carta, estes “adornos” eram usados no jongo. A “dança” foi empregada como argumento de defesa contra a acusação de “feitiçaria”. Entretanto, pela natureza sagrada dos objetos que apresentamos, os encontros realizados na casa de Quintino tinham sim cunho religioso, mas tanto Quintino quanto João sabiam dos riscos de declará-lo. O Código de Posturas da Câmara Municipal da capital proíbia os “batuques”, mas o Código Criminal não criminalizava as manifestações religiosas de matriz africana. No entanto, seus praticantes foram constantemente perseguidos sob as acusações de imoralidade, devassidão, concessão de esconderijos para escravizados fugitivos e charlatanismo (CABRAL, 2017), assunto que era recorrentemente veiculado nos jornais da Corte, contribuindo para disseminar o medo na sociedade e um imaginário profundamente depreciativo a seu respeito. 
A ameaça e o perigo foram assim atributos dos objetos apreendidos e de seus usuários. Essas pessoas e suas coisas eram presumidamente perigosas porque poderiam promover “feitiços” contra senhores, ludibriar pessoas com sua magia, afrontar os princípios cristãos ou mesmo disseminar entre os escravizados ideias de liberdade. Quintino tinha consciência do seu lugar na “boa sociedade” imperial. Ele sabia que fora colocado no lado do perigo e contava com o intermédio de João Brazil para reverter esta imagem, utilizando-se do jongo para se colocar como alguém confiável e socialmente aceito, digno de rever seus pertences. O uso do jongo por Quintino e João como argumento de defesa não foi inocente. Na década de 1880, ele começava a ser difundido em espetáculos – dos nobres aos populares – e em publicações musicais por adeptos do movimento abolicionista, o que colaborou para que fosse mais bem tolerado (SOUZA E SILVA, 2012). Ademais, a experiência do jongo, que envolvia uma performance de múltiplas dimensões, não deixava claro seus usos e significados àqueles que não lhe eram partícipes. O sentido religioso presente na dança, no canto e nos instrumentos musicais, bem como as mensagens comunicadas na língua de origem, não era compreendido por observadores alheios e, por isso, o jongo serviu como elemento agregador, socializador e de resistência de escravizados e livres (ALCANTARA, 2008). 
Enquanto Quintino e João desejavam recuperar os objetos, Ladislau por sua vez queria mantê-los no Museu Nacional. Em ofício à polícia, ele deixou claro seu interesse:

Museu Nacional do Rio de Janeiro em 23 de agosto de 1880.
Ill.mo e Ex.mo Sr. 
Constando-me achar-se na Secretaria da Polícia grande porção de objetos apreendidos a africanos nas chamadas – casas de dar fortuna – e sendo tais objetos de grande interesse etnológico, rogo a V. Ex.ª se digne dar as necessárias ordens para que sejam eles confiados a este Museu onde não somente estará à disposição das autoridades policiais para quaisquer estudos e esclarecimentos a que se possam prestar mais ainda se tornarão objetos de alto interesse científico para o conhecimento dos costumes africanos. 
Deus Guarde a V. Ex.ª Ill.mo e Ex.mo Sr. Desembargador 
Serafim Moniz Barreto, 
M. D. Chefe de Polícia da Corte 
O Diretor Geral Ladislau Netto.[footnoteRef:344] [344:  BR.MN.RA.7.D7. Livro de Ofícios, p. 154. Ofício do diretor do Museu Nacional ao chefe da polícia da Corte em 23 de agosto de 1880.] 


Para Ladislau, os objetos retidos pela polícia possuíam “grande interesse etnológico” porque ele acreditava que o negro desapareceria do território nacional, tal qual o índio. Daí a necessidade de encaminhar tais objetos ao Museu, onde ficariam protegidos da extinção fatal. O “alto interesse científico” estava em conhecer os “costumes dos africanos” que viviam no Brasil – talvez por considerá-los integrantes da formação nacional. Ladislau ainda buscou neutralizar dos objetos a sua potencial ameaça no ato de musealiza-los. Ao solicitar à polícia que fossem transferidos para o Museu Nacional, aquelas coisas se tornariam seguras, guardadas e conservadas longe dos seus usuários, dispensando assim a necessidade de destruí-las. Transformando-se em objeto museológico, iriam adquirir novos usos e sentidos, serviriam à ciência e perderiam a função para a qual foram criados. A musealização seria então uma espécie de proteção e pacificação. A complexidade desta operação, de conduzir os objetos perigosos da polícia ao Museu, obrigou Ladislau explicar às autoridades a necessidade de fazê-lo: eram objetos com valor científico.
Situação semelhante, do uso do valor científico como argumento para musealização de objetos “perigosos”, viveu Ladislau a respeito doação da jangada do “Dragão do Mar”, segundo caso que trazemos aqui. A jangada, de nome Libertadora, foi doada pelo movimento abolicionista ao Museu Nacional em 1884. Ela foi utilizada por Francisco José do Nascimento, o Chico da Matilde, no ato de resistência contra a escravidão no Ceará. Em 1881, Francisco, junto a jangadeiros que liderava, impediu o embarque de cativos para São Paulo e Rio de Janeiro, episódio que ficou conhecido como a greve dos jangadeiros. Naquele tempo, as condições físicas do porto de Fortaleza impossibilitavam que navios atracassem com segurança e, por isso, as jangadas faziam o transporte de coisas e pessoas entre o porto e as embarcações situadas longe do cais. Na greve, os jangadeiros se recusaram a fazer o deslocamento dos escravizados até os negreiros, fechando o porto ao tráfico interprovincial. Desde então, o Francisco José do Nascimento se tornou figura reconhecida pelo combate à escravidão e popularmente chamado de “Dragão do Mar” (XAVIER, 2010). 
A abolição da escravidão no Ceará aconteceu em março de 1884 – quatro anos antes da Lei Áurea que aboliu o trabalho o escravo em todo o Império – e a doação da jangada ao Museu Nacional ocorreu no logo em seguida. Em abril, o “Dragão do Mar” e mais dois jangadeiros viajaram ao Rio de Janeiro com o propósito de participar de um grande evento festivo em comemoração à conquista daquela província, a primeira a abolir a escravidão no Brasil, e de fortalecer a campanha abolicionista na Corte (XAVIER, 2010). A doação foi celebrada numa grande cerimônia popular organizada pela Sociedade Abolicionista Cearense, que divulgou a preparação de “uma grande marcha cívica, em que será conduzida a jangada histórica, a fim de ser depositada no Museu Nacional”.[footnoteRef:345] Foram convidados para o evento sociedades, corporações, oficialidades do exército e armada, acadêmicos de todas as escolas, estabelecimentos de instrução e associações musicais. A “grande marcha cívica” percorreu no dia 13 de abril de 1884 as ruas centrais da Corte até chegar ao Museu no Campo de Santana. As “corporações” que aderiram ao convite puderam levar seus respectivos “estandartes” na “imponente solenidade de transporte da legendária jangada para o Museu Nacional”.[footnoteRef:346]  [345:  Gazeta de Notícias, 9 de abril de 1884, n. 100, p. 2. Biblioteca Nacional.
]  [346:  Gazeta de Notícias, 11 de abril de 1884, n. 102, p. 3. Biblioteca Nacional.
] 

No dia do evento, participaram representações de diversas instituições, como o Colégio Pedro II e a banda musical da polícia de Niterói. As ruas e prédios foram ornados e iluminados e cerca de duas mil pessoas participaram do cortejo com “diversos vivas”. Na Igreja da Santa Cruz dos Militares, o padre André Diogo fez a benção solene. Um “brilhante carro alegórico” transportou a jangada, símbolo do “Ceará livre” e a qual foi conduzida por 24 libertos. À frente estavam Francisco do Nascimento e outros dois jangadeiros e, no centro, um grupo que representava o Brasil “despedaçando os grilhões da escravidão”.[footnoteRef:347] A jangada trazia no banco frontal uma “chapa de prata” com a inscrição: “A Sociedade Abolicionista Cearense ao Museu Nacional. Jangada em que Francisco do Nascimento, à frente dos jangadeiros cearenses, fechou o porto da província ao tráfico da escravatura em 30 de agosto de 1881. Oferecida em 13 de abril de 1884”.[footnoteRef:348] A gravura foi gratuitamente confeccionada por José Lopes Junior, gravador que tinha negócios na Corte.[footnoteRef:349] [347:  Gazeta de Notícias, 13 de abril de 1884, n. 105, p. 6. Biblioteca Nacional.
]  [348:  Gazeta de Notícias, 14 de abril de 1884, n. 106, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [349:  Gazeta de Notícias, 13 de abril de 1884, n. 105, p. 1; Almanak Laemmert: Administrativo, Mercantil e Industrial, 1891, n. 48, p. 482.] 

Após o cortejo, uma multidão assistiu, às portas do Museu Nacional que também se encontrava iluminado e enfeitado, aos pronunciamentos de Francisco Maria Mello de Oliveira e de Ladislau Netto.[footnoteRef:350] Nas palavras de Mello de Oliveira, a Sociedade Abolicionista Cearense confiava a guarda da legendária jangada ao Museu Nacional, que “foi o escolhido para a nossa oferenda, pois a sociedade Abolicionista Cearense não poderia esquecer para esse mister o sacrário de nossas riquezas etnográficas e históricas”.[footnoteRef:351] Ele pediu a Ladislau: “Dizei aos viajantes ilustres a lenda da jangada, e em vossa sabedoria referi a sua apoteose. [...] Ao vosso coração de brasileiro e à vossa ilustrada sabedoria, a Sociedade Abolicionista Cearense entrega o símbolo da redenção dos cativos no Brasil”.[footnoteRef:352] Suas palavras deixaram claro qual era o objetivo da doação: perpetuar no espaço museal a memória da luta contra a escravidão e tornar esta memória (re)conhecida àqueles que no futuro por lá passassem.  [350:  Francisco Maria Mello de Oliveira era médico e presidente da Sociedade Abolicionista Cearense. Ele frequentou o laboratório de fisiologia do Museu Nacional durante seus estudos na Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro (MORENO ROCHA, 2018).  
]  [351:  Gazeta de Notícias, 14 de abril de 1884, n. 106, p. 1. Biblioteca Nacional.
]  [352:  Ibidem.
] 

Em resposta, Ladislau assim se pronunciou:

No meu duplo caráter de inimigo da escravidão e de diretor deste Museu, guardarei também com duplo acatamento a vitoriosa jangada que primeiro trancou o porto do Ceará às execrandas transações do tráfico de cabotagem no Brasil. Esta jangada é mais do que um espécime valioso para as coleções etnológicas do Museu Nacional, porque não lembra simplesmente o batel arrojado em que os primeiros filhos da terra do norte aventuraram-se destemidos aos maroucos do Oceano, até perderem de vista as costas da pátria. Esta modesta jangada vem perpetuar também e sobretudo nos olhos da população da capital do império o primeiro golpe vibrado ao monstro da escravidão por um descendente dos heroicos e indomáveis Tupinambás.[footnoteRef:353] [353:  Ibidem.
] 



Tendo concluído o pronunciamento, a Libertadora foi introduzida no Museu e colocada provisoriamente no “vestíbulo” para depois ser realocada na sala da etnografia. Ali, ela ficou exibida “à contemplação do povo d’esta Corte”.[footnoteRef:354] Aí começaram os problemas para Ladislau. Aquela não era a primeira vez que uma jangada integrava o acervo da instituição. Já em 1870 o Museu Nacional possuía um “modelo das jangadas usadas nos mares do Norte do Brazil”.[footnoteRef:355] Contudo, a chegada da Libertadora ao Museu Nacional gerou uma onda de protestos por parte dos defensores da escravidão. Obviamente a questão que se apresentava agora não estava na jangada em si, mas no que este artefato em especial representava. Os debates se estenderam até o parlamento e Ladislau precisou se explicar ao ministro Afonso Augusto Moreira Pena, a quem era subordinado. Escreveu-lhe dizendo:  [354:  Tristão de Alencar Araripe. 25 de Março. O Ceará no Rio de Janeiro. Fortaleza: Tipografia do Libertador, 1884, p. 27.
]  [355:  Netto, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 276.] 


A jangada brasileira, que muito se aproxima da balsa dos índios primitivos de Guayaquil, e de alguns dos afluentes do Alto Amazonas, ou ainda dos Caraíbas, era a única embarcação de que podiam se servir os índios que habitavam o litoral brasileiro compreendido entre Abrolhos e o Cabo de S. Roque. E o motivo disso é que toda aquela extensa seção da nossa costa tem como antemural pelo lado do mar e nalguns pontos, a muitas milhas dos largos e extensos limites de recifes que nenhuma outra embarcação permitiriam lhes singrasse as cercanias.
É verdade que trazia o aludido batel a particularidade de haver iniciado um movimento mais célere na causa da emancipação do elemento que serviu no Brasil, e que a este feliz acontecimento me referi na carta que pouco antes havia escrito ao presidente da Sociedade Abolicionista Cearense e entreguei como resposta as palavras que a frente de mais de duas mil pessoas me dirigiu aquele cavalheiro [...] No que diz respeito a jangada continuo a pensar que o duplo interesse, que a ela assim se prende, tresdobra-lhe o valor, motivo pelo qual ainda que não haja no Museu espaço onde me seja possível guarda-la entendo que é objeto de alta importância para a etnografia e mais tarde para a história do país (Apud SILVA, 2014, p. 8). 


Ladislau precisou recorrer a argumentos científicos para justificar a musealização da jangada. Tais argumentos atribuíram aos indígenas a sua origem. A mesma identificação indígena foi usada no pronunciamento de recepção do objeto quando ele disse que o jangadeiro era “descendente dos heroicos e indomáveis Tupinambás”. Claro está que o passado indígena, tido como livre da mácula servil, estava bem aceito e a extração dos seus objetos ao Museu Nacional era pacífica. O passado dos negros, contudo, era problemático. A musealização das suas coisas e a possibilidade de inseri-las na história nacional causava agitação e embates. Ladislau então reforçou o valor histórico e etnográfico do objeto, silenciando aspectos relacionados à ancestralidade africana. Ele esperava assim convencer o ministro de que a musealização da jangada era necessária. 
Interessante notar a linguagem defensiva utilizada por Ladislau com o ministro, bastante diferente daquela empregada no pronunciamento público, onde ele expressou seu engajamento político como “inimigo da escravidão”. Ladislau estabeleceu uma comunicação estratégica nas múltiplas frentes que precisou atuar. Inclusive, enquanto funcionário público, ele sabia das possíveis complicações de declarar apoio à causa abolicionista e de aceitar receber a jangada. Mesmo assim, exerceu com agência a função de diretor e não recuou frente à tensão gerada. As críticas a ele foram duras. O deputado Domingos de Andrade Figueira, defensor dos interesses senhoriais, na ocasião assim se manifestou:


Foram irregulares os atos praticados por aquela autoridade, os atos praticados pelo chefe de polícia da corte, às barbas do governo, fazendo até tocar o hino nacional na repartição da polícia, quando passava essa jangada (...). 
Foi irregular o procedimento do diretor do Museu que, recebendo a jangada e a colocando ali como uma raridade, proferiu um discurso em que manifestava sentimentos individuais, que não tinham ocasião de ser ali manifestados, nem o podia fazer como diretor do Museu, porque nesta qualidade o Estado paga-o unicamente para guardar objetos e não pra fazer discursos bestialógicos.[footnoteRef:356]  [356:  Anais da Câmara dos Srs. Deputados do Império do Brasil. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, v. I. Sessão de 8 de maio de 1884, p. 77. Biblioteca Digital da Câmara dos Deputados.
] 



A celeuma em torno da jangada não ficou restrita ao Museu Nacional. Discussões foram travadas na Corte por conservadores profundamente contrários à celebração abolicionista. Expressões como “festejos ruidosos”, “ridículo e falso documento” e até medo de sublevação escrava circulavam entre os opositores. Placas de ferro da propaganda abolicionista colocadas nas ruas centrais da Corte foram arrancadas. Deputados e “centros agrícolas” acusavam o governo de não ter tomado “providências enérgicas” para conter os “excessos” dos abolicionistas na Corte (FERREIRA, 2010). Um texto anônimo exigia a retirada da jangada do Museu: 

O Museu nacional é destinado, como se sabe, a recolher objetos raros e preciosos que sirvam para estudo ao sábio (...). Entretanto ao museu foi recolhida a jangada de Francisco do Nascimento, esse pobre homem que veio a instancias de outros não menos pobres homens representar uma verdadeira farsa, um brinquedo de carnaval. (...) 
Não consintamos que seja aludida a história com tão ridículo e falso documento como é a jangada recolhida ao Museu Nacional. Retiremos aquilo d’ali. (...) A jangada não tem o menor valor científico nem para a história, nem para as artes, nem para os costumes de um povo. É simplesmente objeto de irrisão, de escárnio e de vergonha para todos os que lhe sabem a crônica. (...)
Tiremos a jangada das vistas do sábio. A verdade da história e a dignidade da nossa civilização o exigem. O museu não é praia de D. Manuel, não é depósito de lenha.[footnoteRef:357] [357:  A jangada no museu. Diário do Brazil, 9 de maio de 1884, n. 105, p.1. Biblioteca Nacional.] 

O autor inominado do texto, ao dizer que a jangada se tratava de objeto comum, nada “raro” ou “precioso”, tecnicamente pouco sofisticado, sem valor estético porque comparável a “lenha” e, enquanto “documento”, portador de uma “falsa” história, buscava deslegitimar o valor histórico e etnográfico da Libertadora e a necessidade de preservá-la no Museu. Para uma parcela da sociedade, a jangada era desqualificada para ser eternizada naquele espaço de ciência.  Aqueles que a declaravam objeto de “vergonha” obviamente tinham consciência do que ela representava: a vitória daqueles que não poderiam vencer; a glorificação dos negros e a derrota dos senhores escravocratas que maculavam a imagem do Brasil “civilizado”; a “barbárie” dos brancos, a escravidão – bem diferente da “barbárie” referenciada nas coleções africanas do Museu e que não era ponto de discórdia entre as autoridades. Era urgente, para a elite senhorial, “retirar aquilo dali”. Já para cativos e libertos, a jangada era o “troféu glorioso”,[footnoteRef:358] signo da vitória, da resistência e do poder negro. Sua musealização significava a ocupação e subversão daquele espaço de representação.  [358:  Tristão de Alencar Araripe. 25 de Março. O Ceará no Rio de Janeiro. Fortaleza: Tipografia do Libertador, 1884, p. 27
] 

Em 1884, mesmo ano da doação, Ladislau já escreveu ao ministro pontuando a falta de espaço no Museu para guardá-la. Ele ressaltava a importância do artefato para a etnografia e para a história, mas reconhecia a necessidade de um espaço adequado de acondicionamento. O argumento se repetiu dois anos depois quando Ladislau enviou novo ofício ao inspetor do Museu Naval do Arsenal da Marinha pedindo que recebesse a jangada provisoriamente, até que lhe fosse possível “guarda-la sob as condições que melhor garantirem a sua conservação” no Museu Nacional.[footnoteRef:359] Certamente quando mencionou a falta de espaço, Ladislau se referia ao espaço interno do prédio, particularmente o das coleções etnográficas, onde ele esperava guarda-la, e não o “vestíbulo” onde fora depositada. Em 1886, a jangada foi transferida do Museu Nacional ao Arsenal. Mais do que indicar o problema do espaço, a transferência da jangada aponta para o desentendimento entre as autoridades, sobretudo se considerarmos que não houve o seu regresso, do Arsenal ao Museu, quando este passou em 1894 a usufruir de maior espaço no palácio imperial, sua nova sede após a Proclamação da República. Depois da remoção da jangada, desconhece-se o seu paradeiro. Aquele era um objeto perigoso, especialmente em contexto de crise do escravismo e de luta abolicionista, e mais seguro fosse que permanecesse com os militares. Na disputa por representações, a Libertadora acabou sendo grande demais para o Museu Nacional. [359:  Apud MORENO ROCHA, 2018, p. 103-104.] 

Convém, então, perguntar: por que Ladislau passou a guardar no Museu Nacional artefatos dos negros a partir da década de 1880? Que importância ele lhes atribuía, a ponto de enfrentar embates políticos para garantir a sua salvaguarda? Como ele conseguiu reverter a visão de que tais objetos eram suficientemente perigosos para serem queimados/descartados? Por que os objetos africanos ficaram à margem da Exposição Antropológica Brasileira de 1882? Analisemos.


4.3 Objetos marginais?


O interesse de Ladislau por objetos de uso dos negros a partir de 1880 foi motivado seguramente por sua adesão ao abolicionismo. Ele foi um dos sócios fundadores da Sociedade Brasileira Contra a Escravidão, criada por Joaquim Nabuco em 7 de setembro de 1880 (CABRAL, 2017, p. 131). Entre os primeiros associados estavam André Rebouças, Nicolau Joaquim Moreira e Gusmão Lobo – o mesmo que encaminharia a carta com o pedido de devolução de Quintino. Juntos, Nabuco, Rebouças, Moreira e Lobo dirigiam O Abolicionista. Órgão da Sociedade Brasileira contra a Escravidão (ALONSO, 2015, p. 164). Neste jornal, em maio de 1881, Ladislau publicava a alforria que concedera ao escravizado Luciano como demonstração pública da sua adesão à causa que passou a defender. O comunicado da alforria foi redigido na forma de carta a seu amigo epistolar André Rebouças:

Museu Nacional, diretoria geral, 21 de Maio de 1881. 
Meu caro amigo Dr. Rebouças
Desejando tomar parte no festival de hoje como sócio fundador da Sociedade Brasileira Contra a Escravidão, pareceu-me que nenhuma prova mais expressiva da minha coparticipação me fora possível exibir neste certame filantrópico do que a de dar Carta de Liberdade, sem ônus ou condição alguma, ao único escravo que até este momento me pertence; pois que um outro que também tinha, libertei-o no mês passado, conforme o publicaram a folhas diárias da corte.
Queira o mais ativo auxiliar de Joaquim Nabuco, em a propaganda humanitária da nossa associação, levar ao conhecimento dos nossos confrades a Carta de Alforria a que aludo e que lhes testificará esse fato.
Do amigo afetuoso,
Ladislau Netto.[footnoteRef:360]  [360:  O Abolicionista, 1 de junho de 1881, n. 8, p. 7. Biblioteca Nacional. ] 


O “outro escravo” a que se referiu Ladislau, tratava-se de Galdino, “pedreiro, de 40 anos de idade”, alforriado em abril de 1881.[footnoteRef:361] Junto com a carta destinada a André Rebouas, foi publicada a “Carta de liberdade” de Luciano: [361:  Gazeta de Notícias, 5 de maio de 1881, n. 120, p. 1. Biblioteca Nacional.] 


Eu abaixo assinado, senhor e possuidor do escravo Luciano, crioulo, de 38 anos de idade, averbado na matrícula n.364, por esta Carta de Alforria dou plena liberdade ao mesmo escravo, para que d’ela goze d’esta data em diante, como se de ventre livre fosse nascido; o que faço sem ônus algum ou obrigação de qualquer natureza para o referido escravo.
Dr. Ladislau de Souza Mello Netto.
Como testemunhas
Dr. Nicolau Moreira
João da Motta Teixeira
Rio de Janeiro, 21 de maio de 1881.[footnoteRef:362] [362:  O Abolicionista, 1 de junho de 1881, n. 8, p. 8. Biblioteca Nacional.] 



André Rebouças, engenheiro negro e atuante na causa abolicionista desde a década de 1870, buscou fortalecer a luta pela libertação das pessoas escravizadas através de associações, articulações internacionais, eventos artísticos e cívicos (ALONSO, 2015, p. 44). A amizade com Ladislau pode ter se iniciado ainda nos anos setenta, quando ele frequentava as reuniões da Sociedade Auxiliadora da Indústria Nacional (SAIN), que funcionava no prédio do Museu Nacional, para discutir trabalho escravo e imigração (ALONSO, 2015, p. 68). Ali, Rebouças manteve contato estreito com outro abolicionista atuante, Nicolau Joaquim Moreira, que era subdiretor da Seção de Botânica do Museu Nacional, bem como membro da Associação Central Emancipadora e da Sociedade Contra o Tráfico (ALONSO, 2015, p. 132). Portanto, Rebouças, Moreira e Ladislau circularam nos mesmos espaços e pertenceram aos mesmos círculos sociais.
Ladislau deixou claro na publicação que se tratava de uma alforria sem ônus. Alonso (2015) afirma que em 1883 o movimento abolicionista iniciou na Corte a campanha de libertação de territórios, cuja estratégia se diferenciava da que vinha sendo admitida até então. Isso porque os membros do movimento, que antes organizavam eventos filantrópicos a fim de arrecadarem fundos para compra de alforrias, passaram a mobilizar os donos de escravizados a, voluntariamente, libertá-los sem compensação monetária. Se assim o foi, podemos dizer então que Ladislau, em 1881, foi pioneiro na concessão da liberdade “sem ônus ou condição alguma”. 
A adesão de Ladislau ao abolicionismo não significou necessariamente a alteração de suas crenças científicas, pautadas nas teorias raciais. Ele acreditava no desaparecimento dos negros em razão do branqueamento iminente da sociedade brasileira e dizia que determinados atributos físicos da “raça africana” eram sinais de atavismo e que os costumes africanos eram “bárbaros”.[footnoteRef:363] Essa crença no desaparecimento “natural” era compartilhada por muitos abolicionistas em razão de determinismos raciais predominantes nos meios acadêmicos e de sua inevitabilidade diante da “modernidade” e do “progresso” (SEYFERTH, 2002). O pensamento de Ladislau, obviamente, estava impregnado de ideias eurocêntricas e levantou pontos que serão igualmente relevantes para pensadores do social que o sucederam e que forjaram uma identidade nacional racializada. Em seus textos, Ladislau apresentou uma preocupação em caracterizar a população brasileira a partir da “raça”, atribuindo grande peso à mestiçagem, e depreciou a figura do “sertanejo” por considerá-lo predominantemente africano nos costumes.[footnoteRef:364] Ladislau reforçou a ideia da desigualdade racial e da superioridade europeia para pensar comportamento, caráter anátomo-fisiológico e costumes indígenas e negros para a formação nacional. Temas como estes serão desenvolvidos nos anos seguintes por autores que se projetaram como pensadores e intérpretes do Brasil. Mestiçagem, degeneração, branqueamento e relações entre “raça” e meio físico se tornarão questões centrais no debate intelectual suscitado na virada do século. [363:  Ladislau Netto. “Do Atavismo”; “Da Tatuagem”; “Do corte artificial dos dentes. In: FILHO, Mello Moraes. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia de Pinheiro, 1882.
]  [364:  Ibidem.] 

O interesse de Ladislau em colecionar objetos dos negros do Brasil ocorreu justamente quando se fortalecia a campanha pela libertação dos cativos. Corrêa (2013, p. 51) afirma que no Brasil o surgimento do negro como objeto da ciência aconteceu quando a existência da escravidão era abreviada: a desigualdade racial anunciada nos discursos científicos desmontava a bandeira da igualdade levantada pelos abolicionistas. Com a eliminação da barreira jurídica da escravidão, eram necessárias novas formas de exclusão do negro à cidadania (CORRÊA, 2013; MATTOS, 2014). Ademais, quando determinadas práticas culturais estiveram em vias de eliminação, aí surgiram intelectuais interessados em torná-las patrimônio (CERTEAU, 1999). Era a ausência que levava à necessidade da presença. Ao analisar a cultura popular na França, Michel de Certeau disse que ela foi inventada pelas elites letradas, que passaram atribuir valor às variadas expressões culturais quando estas mesmas expressões estavam sendo reprimidas e a caminho do desaparecimento. Para o autor, a repressão política está na origem de uma curiosidade científica. A literatura de cordel, por exemplo, era tida como subversiva e imoral e foi censurada no século XIX para então ser estudada por folcloristas, cuja preocupação era localizar, integrar, garantir a cultura popular no ambiente tranquilizador dos museus, onde a suposta ameaça de determinadas práticas estaria eliminada (CERTEAU, 1999, p. 54). Assim, quando uma cultura não tem mais meios de se defender é que aparecem o etnólogo e o arqueólogo. Nesse sentido, o saber não é inocente e está ligado ao poder que o autoriza (CERTEAU, 1999, p. 49). 
Mas, se a motivação dos naturalistas era conhecer as coisas das populações racialmente inferiorizadas, o mesmo não se pode dizer daqueles que se viram nelas representados. A emergência do abolicionismo militante contribuiu para que novas práticas de colecionamento se configurassem no Museu Nacional na década de 1880 e que novas políticas de valor incidissem sobre elas. O movimento abolicionista como força social mobilizou cativos e libertos na luta por direitos, levou para a rua o debate sobre o fim do cativeiro e uniu intelectuais e camadas populares na defesa da abolição (SALLES, 2011). Ele criou condições que levaram intelectuais e populares a inscrever, no Museu Nacional, narrativas de contestação da escravidão, subvertendo as práticas de colecionamento dominantes e evidenciando bem o quanto o mundo das representações é também um mundo de lutas (CHARTIER, 1988). A Coleção Quintino Pacheco e a jangada Libertadora foram introduzidas no Museu quando o trabalho escravo perdia legitimidade, a repressão policial se intensificava e o debate sobre o fim da escravidão se projetou na esfera pública. Os dois casos apresentados expressam o desejo de negros livres e cativos em alterar o jogo de forças existente no espaço museal e mostram que naquele espaço de ciência enunciados estiveram em disputa.
 As coleções de objetos africanos do Museu Nacional reunidas ao longo dos Oitocentos estiveram ausentes da Exposição Antropológica Brasileira de 1882, embora boa parte delas estivesse em exibição permanente na sala sete do Museu. A posição desses objetos à margem da mostra festiva é, para nós, sintoma do entendimento de Ladislau a respeito do lugar dos negros na história nacional. A Exposição, que se queria “festa da antropologia brasileira”,[footnoteRef:365] buscava mostrar a formação da nação, do tempo passado ao contemporâneo, do arqueológico ao etnográfico. Em termos fundacionais, o africano era um estrangeiro, um elemento estranho ao território nacional – assim como o português. Mas, mais importante que isso: o negro estava fora da historicidade que se queria fundar na Exposição. Ele tinha um passado devidamente conhecido, datado e este passado remetia necessariamente à escravidão. A sua ordem no tempo diferia da do indígena, cujas origens eram misteriosas e localizavam-se num passado profundo, acessível apenas pela etnografia. A Exposição Antropológica de 1882 buscava consolidar a historicidade etnográfica para acessar o passado dos “fundadores da nação” e para “complementar” a Exposição de História do Brasil da Biblioteca Nacional, tributária da “civilização” portuguesa.  [365:  Jornal do Comércio, 29 de julho de 1882, n. 209, p. 1. Biblioteca Nacional.] 

Somam-se a isso outras razões. A condição “racial” do negro o tornava mais depreciativo que o indígena, tradicionalmente celebrado no imaginário indianista. As exposições eram eventos de natureza comemorativa e, mesmo reconhecendo a presença do negro na formação social, era difícil para Ladislau inseri-lo e celebrá-lo na história nacional. Falar do passado dos africanos e de seus descendentes no Brasil seria impossível sem mencionar a escravidão, estigma que manchava a imagem de um país “civilizado” que a Exposição pretendia exatamente difundir. Afinal, como exibir coisas dos negros num evento festivo sem lembrar o observador da escravidão ainda em voga no Brasil? Seria uma vergonha absoluta fazê-lo. Por outro lado, os objetos africanos sempre estiveram em exibição permanente no Museu Nacional. Naquele tempo não havia áreas restritas, ou reservas técnicas, para a guarda das coleções. O modo de exibir consistia em expor tudo ao observador. A questão então não se tratava de mostrar ou não aqueles objetos, mas como e em que ocasião exibi-los, situando-os à margem de certas mostras, sobretudo as festivas. A Exposição, mais do que um exercício de compreensão do passado nacional, ela foi um evento de glorificação desse passado. Aí não havia espaço para os negros. 
Por fim, e não menos importante, ressaltamos que a extração dos objetos de seu uso ordinário para confinamento em museu inventa o objeto museológico, mas não só. O procedimento de catalogação igualmente exerce esse efeito. As diversas classificações e descrições atribuídas aos objetos no espaço museal ao longo dos anos nos mostram o apagamento de determinadas informações e o surgimento de outras, revelando ser o registro e catalogação uma prática complexa, que deve ser situada historicamente porque é própria de determinado tempo e lugar. Por exemplo, os presentes do rei do Daomé atravessaram os séculos XIX e XX sem que houvesse no registro museológico as informações a respeito das condições que os produziram.[footnoteRef:366] No Relatório de 1844, registro mais próximo temporalmente do episódio que os trouxe ao Rio de Janeiro, Araújo Porto-Alegre disse haver, entre os objetos da “África inculta”, “1 bandeira com alegorias de poder” e “1 trono de madeira de uma só peça.”[footnoteRef:367] Em 1870, Ladislau sabia que alguns dos objetos pertenceram “a um chefe poderoso”[footnoteRef:368] – talvez relatos orais tivessem preservado essa memória. No início do século XX, o Catálogo Geral iniciado por Roquette-Pinto em 1906 descrevia o trono do rei Adandozan  como “de um régulo africano (de madeira esculpida)”.[footnoteRef:369] No dicionário da época, “régulo” significava “pequeno rei; soberano de um Estado bárbaro ou semibárbaro”.[footnoteRef:370]  [366:  Sobre o silenciamento das condições de colecionamento, ver EWBANK e LIMA FILHO, 2017; PEREIRA, 2019.
]  [367:  BR.MN.DR.AO. Pasta 2. Doc. 195. Rascunho do relatório das atividades da 4ª Seção do Museu Nacional, 1844.
]  [368:  NETTO, Ladislau. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870, p. 255.
]  [369:  Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. v. 3. 1906. SEE/MN. Manuscrito.
]  [370:  FIGUEIREDO, Cândido de. Novo Diccionário da Língua Portuguesa. 3ª ed. Lisboa: Portugal-Brasil, 1911, p. 580.
] 

De igual modo, a Coleção Quintino Pacheco atravessou séculos sem que houvesse no registro museológico as informações a respeito das condições de sua produção. O mesmo silenciamento encontramos no que se refere à jangada que, tendo ficado no Museu Nacional por apenas dois anos, nada se sabe sobre seu destino depois de transferida para o Arsenal da Marinha.[footnoteRef:371] No processo de musealização, quando coisas são extraídas do cotidiano, de modo violento ou não, para serem ressignificadas num museu, os objetos e as pessoas que os tiveram como mediadores das relações foram revestidos de novos significados por aqueles que detinham o poder de descrever o mundo, corroborando a ideia de que “os museus e a imaginação museologizante são profundamente políticos” (ANDERSON, 2008, p. 246). [371:  A última exibição pública da jangada ocorreu em 1888. Depois disso, não há informações sobre seu paradeiro. Em 1922, logo após assumir a direção do Museu Histórico Nacional, instituição criada na esteira das comemorações do centenário da Independência do Brasil, Gustavo Barroso saiu em busca da jangada, sem sucesso (MORENO ROCHA, 2018).] 





CONSIDERAÇÕES FINAIS


Nunca houve um monumento da cultura que não fosse também um monumento da barbárie.

Walter Benjamin


A história das coleções e das exposições do século XIX no Museu Nacional que aqui contamos buscou considerar as interfaces que compõem o fazer museológico, cujo desdobramento principal é a exibição pública das coleções. Práticas de colecionamento movidas por interesses múltiplos, enunciados em disputa, relações assimétricas entre cientistas e grupos racialmente inferiorizados, uso de diferentes tipos de violência são alguns dos aspectos presentes no espaço de representação museal. Longe de dar por concluída as ideias aqui levantadas, acreditamos que nosso trabalho, ao contrário, abre possibilidades para pensar as coleções e as exposições enquanto rico material de investigação, na medida em que são reveladoras do político e do social, e para provocar os historiadores a investirem no seu estudo, ainda pouco explorado na historiografia. 
Vimos que, em termos quantitativos, as coleções etnográficas iniciaram e terminaram o século XIX com predominância de material indígena. Aquilo que atravessou os oitocentos sendo chamado de “etnografia” no Museu Nacional, e depois de “etnologia”, reuniu mais fortemente em seu bojo os objetos extraídos das populações indígenas. O material africano e afro-brasileiro, em menor número, foi reunido em consequência das relações estabelecidas com os reinos da África, com traficante de escravizados, com a polícia da Corte e com integrantes do movimento abolicionista. Todo este material estava aberto à visitação pública no Museu Nacional, instituição que na segunda metade do século XIX passou por um processo de “modernização”, fruto da ideia de “modernidade” que contagiou o governo imperial e o mundo, tendo a Europa como exemplo de “progresso” e “evolução”, e que impactou diretamente nas práticas científicas do seu tempo.
Quanto ao colecionamento, ele era operado em rede. Os colecionadores pertenciam aos mesmos círculos sociais, eram pessoas que se conheciam no âmbito da família, da formação ou da carreira. Ainda que tenham reunido suas coleções sob as mais variadas circunstâncias, eles compartilhavam as esferas de poder, transitavam pelo espaço da Corte e, juntos, constituíam uma comunidade que nutria o interesse em dominar objetos do Outro. Tratava-se de funcionários públicos e profissionais liberais (naturalistas, administradores, professores, militares), bem como personagens do alto comando do Império (ministros, presidentes de províncias, conselheiros do Estado e deputados) que traziam consigo coisas obtidas em expedições militares, científicas e de exploração, empreendimentos coletivos onde o controle territorial quase sempre se mostrou como elemento principal de disputa. 
Em 1882, muitos colecionadores se sentiram impelidos a doar suas coleções ao Museu Nacional, motivados pela crença na nobre tarefa de colaborar com o “culto da ciência” e pelo interesse de se ver imortalizado no Museu, onde suas coleções poderiam ser admiradas, num duplo jogo de reconhecer e de ser reconhecido. A doação, que transferiu as coleções do espaço privado dos gabinetes para o espaço público de um museu nacional, invisibilizou as condições de aquisição dos objetos. A documentação museológica, com seus catálogos e guias, em geral apagou as relações tensionadas, por vezes violentas, embutidas no colecionamento e no fazer museológico. Nesse sentido, é preciso problematizar as categorias ali registradas, ou mesmo a ausência delas, a fim de se buscar os significados subjacentes aos documentos e de se compreender o processo de invenção do objeto científico-museal. 
Na operação de qualificação dos artefatos quando eles adentram o museu, as coisas são ressignificadas e o gesto de nomea-las, com descritivos alheios aos usados por seus produtores, consolidava a autoridade da instituição em produzir saberes e o seu poder para definir o mundo. O entendimento que se tinha a respeito dos indígenas e de seus artefatos era de que se tratava de evidências das formas “primitivas” da vida humana. Com a invenção do saber paleontológico, que expandiu a noção do tempo pretérito e atribuiu ao homem uma antiguidade geológica, anterior à própria história, os indígenas foram colocados como os herdeiros desse “homem fóssil”, sobretudo o “botocudo”, tido como o seu descendente mais próximo devido às características que lhe foram imputadas pela craniometria. A existência dos indígenas em território nacional indicava para os homens de ciência que a “evolução” aqui ainda não tinha atingido o ponto mais alto da “civilização” como na Europa, onde o “primitivo” estava extinto, mas ela não tardaria a chegar nas terras brasileiras considerando o “progresso” em curso no país. Daí a urgência em acumular tudo o que fosse possível dos indígenas: a forma do seu corpo, o vocabulário, as coisas usadas no dia a dia.
Os objetos, fossem eles antropológicos, arqueológicos ou etnográficos, serviriam para compreender o “selvagem” na sua totalidade, isto é, do ponto físico, moral e intelectual, bem como a transformação dos seus caracteres no decorrer do tempo. Essa perspectiva, própria da história natural, pesou na formação de Ladislau Netto, que via nos objetos a historicidade etnográfica necessária à compreensão do passado dos povos “sem história”. Tal entendimento era absolutamente útil para se pensar o futuro, uma vez que um projeto de nação perpassava o tratamento a ser dispensado às “raças”. O Brasil plenamente “civilizado” deveria ser branco, ainda que primeiro ele precisasse ser miscigenado. O branqueamento da sociedade acreditava-se ser uma questão de tempo.
O cenário montado para a Exposição Antropológica Brasileira de 1882 foi planejado de modo a comunicar ao público as concepções científicas daquele tempo. O ordenamento expositivo não seguiu critérios geográficos, tampouco temporais. Suspensos no tempo e no espaço, os objetos ali exibidos estavam distribuídos nas salas conforme a área de saber e reunidos por tipologia ou função. Essa organização, que seguiu o projeto classificatório de Ladislau Netto, admitiu uma linguagem visual que reforçava a celebração e a disseminação da imagem genérica do índio ao passo em que legitimava as ciências antropológicas. A maneira de expor se alinhava a museografia adotada internacionalmente. Os dioramas funcionavam como bom recurso didático na medida em que, exercendo um efeito realista, facilitavam a compreensão do visitante a respeito do uso de cada coisa ali mostrada e o levava a imaginar os modos de vida diferentes e distantes do seu. Já as panóplias davam às armas indígenas uma função decorativa, retirando delas a ameaça ao torná-las disponíveis somente ao olhar, não mais ao manuseio. O Guia da Exposição orientava o olhar e a percepção do observador letrado a respeito dos objetos em cena. No conjunto, a Exposição Antropológica elaborou uma retórica da nacionalidade na qual o indígena foi apresentado como figura atemporal às milhares de pessoas que por ali passaram.
Além da exibição dos artefatos, o Museu Nacional e o governo imperial apostaram nas mostras etnográficas. A exibição pública de pessoas vestidas com roupas típicas para performance de cantos e danças foi recorrente em outros lugares do mundo e no Museu Nacional do Rio de Janeiro incluiu um número considerável de indígenas de variadas etnias, como Xerente, Kaingang, Naknanuk, Guarani. José, Zeferino, Bandeira, Joaquim Pedro, Benta, Thomé, Thomaré, Nazareno foram alguns dos nomes participantes. Possivelmente muitos outros lá estiveram. Caso específico foi o do Kayapó José Marques Anhorô, de presença permanente na instituição porque dela foi funcionário. 
A presença desses indígenas no Museu Nacional decorreu em grande medida do interesse dos agentes do Império em tê-los não apenas como entretenimento para o público da Corte, mas sobretudo como objeto de ciência. Bem articulados numa consolidada rede administrativa, estes agentes conduziram os indígenas até o Museu depois de trazê-los até a Corte. Esta complexa operação exigia autorizações, planejamento logístico (deslocamento e hospedagem) e liberação de verbas dos diretores de aldeamentos, ministros e presidentes provinciais. Eles se aproveitavam da frágil condição social desses grupos (fome, guerra e pobreza gerados pela perda de terras) para oferecer-lhes suprimentos básicos à sobrevivência como contrapartida pelo aceite em se deixar examinar. Modelagem e mensuração dos corpos, registro do vocabulário e testes físicos estavam entre as averiguações científicas. É possível que muitos estereótipos inventados ali tenham chegado até os dias de hoje. 
Mas, se o corpo vivo era altamente interessante para os homens de ciência, o morto não era menos importante. Restos mortais de indígenas, predominantemente “botocudos”, figurados em crânios, esqueletos, cabeças e múmias constituíram o acervo do Museu nacional. As condições de obtenção do material osteológico não estavam totalmente explícitas. Apenas de uma parte nos foi possível verificar a causa da morte (guerra e doenças) e o meio de obtenção (exumação). As lacunas na documentação foi o maior problema que enfrentamos no esforço de tentar compreender as condições de reunião deste tipo de coleção que, para os cientistas do século XIX, guardavam os segredos da evolução. Os despojos indígenas colecionados foram depositados em armários e vitrines do Museu Nacional e, distantes dos cemitérios, tiveram no templo da ciência o seu local de guarda perpétuo.
Tratamento diferente recebeu a coleção de objetos africanos. Em fins do século XIX, eles chegavam a duas centenas de objetos reunidos em momentos distintos da história da escravidão. Provenientes do Daomé (Benim), Angola e Rio de Janeiro, locais que possuíam grandes portos de venda e recepção de cativos e de suma importância para o comércio transatlântico de escravizados, as coleções que aqui apresentamos entraram no Museu quando o tráfico transatlântico e o trabalho escravo perdiam legitimidade. Estes artefatos ficavam em exposição permanente no Museu Nacional, mas foram excluídos do cenário da Exposição Antrológica Brasileira de 1882. Destaque para a jangada doada pelo movimento abolicionista do Ceará, que permaneceu em exibição no Museu Nacional por apenas dois anos, de onde foi removida e depois desapareceu. 
Por tudo isso, consideramos que Ladislau Netto teve papel central na história do Museu Nacional dos Oitocentos, organizando a instituição nos moldes internacionais, fomentando o colecionamento e estabelecendo diálogo com atores múltiplos (naturalistas, indígenas, abolicionistas, escravocratas, monarquistas, republicanos, etc.). A sua entrada nesta vasta rede visava “modernizar” a instituição que dirigia e legitimar os saberes ali produzidos. Para as coleções antropológicas, ele esperava a criação de um museu especializado, algo que nunca aconteceu. A expectativa para criar um museu etnográfico fazia parte do seu amplo projeto de museu e certamente a Exposição Antropológica Brasileira de 1882 vinha justificar diante do governo esta imperativa necessidade. Hoje é tendência que a operação de curadoria em museus seja protagonizada pelos representados no espaço de exibição. Este, contudo, não foi o caso do Museu Nacional do Rio de Janeiro no século XIX, quando princípios morais e éticos que atualmente estão no debate acerca das práticas museológicas não eram questão para os homens de ciência. 



















REFERÊNCIAS DOCUMENTAIS

Manuscritos 

MUSEU NACIONAL/UFRJ 


a) Seção de Memória e Arquivo (SEMEAR):

BR.MN.DR.AO. Pasta 1. Doc. 2. 06/06/1818. Decreto de fundação do Museu Nacional.

BR.MN.DR.AO. Pasta 2. Doc. 195. 1844. Rascunho do relatório das atividades da 4ª Seção do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 19, doc. 54. 23/08/1880. Ofício n. 4682 do chefe de polícia ao diretor do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 20. Doc. 139. 12/08/1881. Carta de João Antonio Brazil ao imperador, a rogo de Quintino Pacheco. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21 Doc. 121. 28/06/1882. Ofício do presidente da província do Espírito Santo ao diretor do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 138. 12/07/1882. Carta de Aristides Spínola a Ladislau Netto. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21 Doc. 148. 26/07/1882. Ofício do Ministério da Agricultura, Comércio e Obras públicas ao diretor do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 163. 14/08/1882. Ofício do presidente da província do Espírito Santo ao diretor do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 176. 25/08/1882. Ofício de Luiz Daniel Cleve ao diretor do Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 21. Doc. 187. 04/09/1882. Ofício do presidente da província do Paraná ao diretor do Museu Museu Nacional. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 22. Doc. 206. 1883. Relação das faltas cometidas pelos serventes do Museu Nacional no ano de 1883. 

BR.MN.DR.AO. Pasta 23. Doc. 206. 1884. Pedido de empréstimo de instrumentos científicos da Faculdade de Medicina ao Museu Nacional. 
BR.MN.RA.7. D7. Livro de Ofícios, p. 154. 23/08/1880. Ofício do diretor do Museu Nacional ao chefe da polícia da Corte. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). 26/07/1882. Ofício do diretor geral Ladislau Netto ao Tenente Coronel Antônio Germano de Andrade Pinto, comandante geral do Corpo Militar da Polícia da Corte. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). 18/08/1882. Ofício pedindo providências a fim de serem removidos do Museu os cães, urubus e outros animais vivos destinados às experiências do Laboratório de Fisiologia do Museu Nacional.

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). 28/08/1882. Ofício do diretor geral do Museu Nacional ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas recomendando ao Governo Imperial os cidadãos que mais concorreram para o bom êxito da Exposição Antropológica Brasileira. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). 02/09/1882. Ofício do diretor do Museu Nacional ao diretor da Diretoria de Comércio do Ministério da Agricultura Comércio e Obras Públicas em 2 de setembro de 1882. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Livro de Ofícios. 13/09/1882. Ofício do diretor geral do Museu Nacional ao diretor do Asilo dos Meninos Desvalidos agradecendo os serviços prestados pelos menores. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). Livro de Ofícios. 15/11/1882. Ofício do diretor geral Ladislau Netto ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. 

BR.MN.RA.8. Livro de ofícios (1881-1885). 22/11/1882. Ofício do diretor do Museu Nacional ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas comunicando ter se encerrado em 29 de outubro a Exposição Antropológica Brasileira. 


b) Seção de Museologia (SEMU)

PATERNOSTRO, Zuzana. Levantamento e classificação preliminar das principais obras do acervo histórico-artístico do Museu Nacional. 1988.


c) Setor de Etnologia e Etnografia (SEE)

Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. v. 1 e 3. 1906.

MUSEU DE HISTÓRIA NATURAL DE PARIS – BIBLIOTECA CENTRAL
Ms 2257. 1888-1889. Correspondance du Dr. Ernest-Théodore Hamy. Carta remetida por Ladislau Netto em 24 de fevereiro 1889. 

Ms 3371/(8). Catalogue des objets renfermés dans la galerie d’anthropologie du Muséum d’histoire naturelle, Jardin des Plantes. 

2AM1G1b. Pasta 11. Projet de classification des collections ethnographiques. 

2AM1G1c. Pasta 4. Plans. Brouillon et notes pour le Guide dans la galerie américaine par Ernest Théodore Hamy, s/d. 

2AM1G1c. Pasta 17. Brouillon et notes pour le Guide dans la galerie américaine par Ernest Théodore Hamy. Classement géneral des groups. 


Impressos

ANAIS MARÍTIMOS E COLONIAIS. Publicação mensal redigida sob a direção da Associação Marítima e Colonial. Lisboa: Imprensa Nacional, 1844.
ARANHA, Bento de Figueiredo Tenreiro. A Terra, As coisas e o Homem da Amazônia. Memórias históricas, geográficas, etnográficas, mineralógicas, botânicas e zoológicas das minhas viagens através da Amazônia. Revista do Instituto Histórico e o Geográfico do Pará, anos I, 1917; II, 1918 e III, 1920.
ARGOLO, Miguel de Teive. Memória Descritiva sobre a Estrada de Ferro Bahia e Minas. Rio de Janeiro: H. Laemmert & C., 1883.
BROCA, Paul. Sur le transformisme. Bulletins de la Société d’Anthropologie de Paris, Tome V, deuxième série, 1870.
CUVIER, Georges. Note instructive sur les recherches a faire relativement aux différences anatomiques des diverses races d’hommes (1799). Revue de L’École d’Anthropologie de Paris, 1910.

LACERDA, João Batista de. Fastos do Museu Nacional: recordações históricas e scientificas fundadas em documentos authenticos e informações verídicas: Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1905.

______. Correspondance. Revue d’Ethnograhie, Tome Premier, 1882.

______. A força muscular e a delicadeza dos sentidos dos nossos indígenas. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Typografia de Pinheiro, 1882, p. 6-7.

LACERDA, João Batista de Lacerda e PEIXOTO, José Rodrigues. Contribuições para o estudo antropológico das raças indígenas do Brasil. Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 1, 1876.

MARC, Alfred. Un Explorateus Brésilien: Deux mille kilométres de navigation en canot dans un fleuve inexploré et complètement dominé par des sauvages féroces et indomptables. Paris: Alcan-Lévy, 1889.

MARTIUS, Karl Friederich Phillipe von. Como se deve escrever a história do Brasil. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, 1845, Tomo VI, n. 24.

MORAES FILHO, Mello (org.). Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia de Pinheiro, 1882.

NABUCO, Joaquim. Minha Formação. Coleção Biblioteca Básica Brasileira. Brasília: Senado Federal, 1998.

NETTO, Ladislau. Investigações sobre a Arqueologia Brasileira. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 6, 1885.
______. Lettre a Monsieur Ernest Renan a propôs de l’inscription phénicienne apocryphe soumise en 1872 a l’Institut historique, géographique et ethnographique du Brésil. Rio de Janeiro: Lombaerts e Comp, 1885.
______. Prefácio. Revista Arquivos do Museu Nacional, v. 6, 1885.
______. Pré-História Sul-Americana. Pedras Verdes. Jornal do Comércio, 1885, n. 128. 
______. Aperçu sur la théorie de l’évolution. Rio de Janeiro: Messager du Brésil, 1883.
______. Do Atavismo. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia Pinheiro e Cia, 1882.

______. Da Tatuagem. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia Pinheiro e Cia, 1882.

______. Do corte artificial dos dentes. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia Pinheiro e Cia, 1882.
______. Apontamentos sobre os tembetás (adornos labiais de pedra) da Coleção Arqueológica do Museu Nacional. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 2, 1877.
______. Estudos sobre a evolução morfológica dos tecidos nos caules sarmentosos. Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 1, 1876.
______. Apontamentos relativos à botânica aplicada no Brasil. Rio de Janeiro: Tipografia Universal de Laemmert, 1871. 
______. Investigações Históricas e Científicas sobre o Museu Imperial e Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Instituto Filomático, 1870.

______. Sur la structure anormale des tiges des lianes. Annales des Sciencies Naturelles, Paris, Tomo VI, 1866, p. 317-322.

______. Sur la structure anormale des tiges des lianes. Annales des Sciencies Naturelles, Paris, Tomo XX, 1863-1864, p. 167-179.
PARANAGUÁ, José Lustosa da Cunha. Fala apresentada à Assembléia Legislativa Provincial do Amazonas. Manaus: Tipografia do Amazonas, 1882, edição n. 4.
QUATREFAGES, Armand de. Charles Darwin et ses précurseurs français: étude sur le transformisme. Paris: Germer Baillière, 1870.

______. Sur le transformisme. Bulletins de la Société d’Anthropologie de Paris, Tome V, deuxième série, 1870.

RESUMO do curso de botânica, Arquivos do Museu Nacional, Rio de Janeiro, v. 3, 1878.  
RODRIGUES, João Barbosa. Tribo dos Uasahys. In: Mello Moraes Filho. Revista da Exposição Antropológica Brasileira. Rio de Janeiro: Tipografia de Pinheiro, 1882.

SCHUTEL, Duarte Paranhos. Breve notícia sobre três esqueletos brasilienses da Província de Santa Catarina. Rio de Janeiro: Tipografia Moreira, Maximino, 1875.
SPÍNOLA, Aristides de Souza. Estudo sobre os índios que habitam as margens do Rio Araguaia. Relatório de Exploração. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1880.

TORREZÃO, Alberto de Noronha. Vocabulário Puri. Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Tomo LII, Parte I, 1889, p. 511-514.

VERNEAU, René. La galerie d’anthropologie. L’Anthropologie, 1898.

Periódicos nacionais e estrangeiros

Annales des Sciencies Naturelles
Bulletins de la Société d’Anthropologie de Paris 
Correio Paulistano
Correio Paulistano
Dezenove de Dezembro
Diário de Pernambuco
Diário do Brazil
Diário do Rio de Janeiro
Gazeta de Notícias
Gazeta Oficial do Império do Brasil
Gazetinha Águia de Ouro
Jornal de Recife
Jornal do Commercio
Liberal Mineiro
O Abolicionista
O Apóstolo
O Cearense
O Novo Mundo. Periódico Illustrado do Progresso da Edade
Pharol
Província do Paraná. Órgão democrático dedicado aos interesses da província. 
Publicador Maranhense
Revista Arquivos do Museu Nacional
Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro
Revista do Instituto Histórico e o Geográfico do Pará
Revista Illustrada
Revue d’Ethnograhie
Revue de L’École d’Anthropologie de Paris


Relatórios


RELATÓRIO do Dr. Adolpho de Barros Cavalcanti de Albuquerque Lacerda à Administração da Província do Amazonas. Recife: Tipografia do Jornal do Recife, 1865.

RELATÓRIO do Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas do ano de 1876 apresentado à Assembleia Geral Legislativa. Rio de Janeiro: Tipografia Perseverança, 1877.

RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Tipografia da Gazeta Jurídica, 1874. 31 p.

RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Tipografia do Diário do Rio de Janeiro, 1875. 28 p.

RELATÓRIO do Museu Nacional apresentado ao Ministro da Agricultura, Comércio e Obras Públicas pelo Dr. Ladislau Netto. Rio de Janeiro: Tipografia de João Ignácio da Silva, 1877. 25 p.


Decretos, regulamentos e tratados 


BRASIL. Decreto no. 2812, de 3 agosto de 1861. Aprova o regulamento para os cemitérios públicos e particulades da cidade do Rio de Janeiro, serviço de enterros e taxas funerárias. Coleção de Leis do Império do Brasil de 1861. Tomo XXIV, Parte II. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1861.
BRASIL. Decreto no. 6116 de 9 de fevereiro de 1876. Reorganiza o Museu Nacional. Coleção Leis de Leis do Império do Brasil de 1876. Tomo XXXIX, Parte II. v. I. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1876.
BRASIL. Ministério dos Negócios do Império. Regulamento de 3 de agosto de 1861. Aprova o regulamento para os cemitérios públicos e particulades da cidade do Rio de Janeiro, serviço de enterros e taxas funerárias. Coleção de Leis do Império do Brasil de 1861. Tomo XXIV, Parte II. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1861.
BRASIL. Ministério da Agricultura, Comércio e Obras Públicas. Regulamento de 9 de fevereiro de 1876. Reorganiza o Museu Nacional. Coleção Leis de Leis do Império do Brasil de 1876. Tomo XXXIX, Parte II. v. I. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, 1876.
BRASIL. Tratado de Amizade e Aliança entre o Príncipe Regente de Portugal e o rei do Reino Unido da Grande Bretanha e Irlanda assinado em 19 de fevereiro de 1810. Coleção das Leis do Brasil de 1810. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, 1891.

Obras de referência 

BITTENCOURT, Agnello. Dicionário Amazonense de Biografias. Vultos do Passado. Rio de Janeiro: Conquista, 1973. 
BLAKE, Augusto Victorino Alves Sacramento. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Tipografia Nacional, v. 1, 1883.
______. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, v. 3, 1895. 
______. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, v. 4, 1898.
______. Diccionário Bibliográphico Brazileiro. Rio de Janeiro: Imprensa Nacional, v. 5, 1899. 
Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional do Rio de Janeiro. v. 1 e 3. 1906. SEE/MN. Manuscrito.
Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1853-1870). Coleção Pontos de Acesso. v. 3. Curitiba: Imprensa Oficial, 2007. 

Catálogo Seletivo de Documentos Referentes aos Indígenas no Paraná Provincial (1871-1892). Coleção Pontos de Acesso. v. 4. Curitiba: Imprensa Oficial, 2009. 

FIGUEIREDO, Cândido de. Novo Diccionário da Língua Portuguesa. 3ª ed. Lisboa: Portugal-Brasil, 1911.

Guia da Exposição Antropológica Brasileira realizada pelo Museu Nacional do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Typ. Leuzinger e Filhos, 1882. 

SILVA, Antonio de Moraes. Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo II. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1878. 

______. Diccionario da Língua Portugueza. 7ª ed. Tomo I. Lisboa: Typographia de Joaquim Germano de Souza Neves, 1877. 

VIEIRA, Dr. Frei Domingos. Grande Diccionario Portuguez ou Thesouro da Lingua Portugueza. Porto: E. Chardron e B. H. de Moraes, v. 1, 1874.




REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ABREU, Regina. Museus etnográficos e práticas de colecionamento: antropofagia dos sentidos. Revista do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, n. 31, p. 100-125, 2005.

AGOSTINHO, Michele de Barcelos. A Exposição Antropológica Brasileira de 1882: a Sala Lund e a exibição de remanescentes humanos no Museu Nacional. Ventilando Acervos, v. especial, n. 1, 2019.

______. A Exposição Antropológica Brasileira de 1882: práticas de colecionamento e circulação de indígenas no Museu Nacional. Anais do 41º Encontro Anual da ANPOCS, Caxambu, 2017.

______. A exibição humana na Exposição Antropológica Brasileira de 1882: os indígenas do Brasil sob o olhar cientificista no Museu Nacional. Anais do 15º Seminário Nacional de História da Ciência e da Tecnologia, Florianópolis, 2016.

______. Impressos para uso em escolas missionárias: o caso de uma professora brasileira em missão protestante na Angola portuguesa. Afro-Ásia, 51, 2015, p. 339-360.

______. O Museu em Revista: a produção, a circulação e a recepção da revista Arquivos do Museu Nacional (1876-1887). Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2014.
AIRES NETO, José. O ensino de anatomia no Brasil. Revista Brasileira de Estudos Pedagógicos, v. 12, n. 33, 1948.

ALCANTARA, Renato de. A tradição da narrativa do Jongo. Dissertação (Mestrado em Ciência da Literatura). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2008.

ALBERNAZ, Elizabeth. Diferentes vozes, diferentes imagens: representações, requerimentos, petições e súplicas a D. Pedro II. Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2015.

ALEXANDRE, Valentim. Portugal e a abolição do tráfico de escravos (1834-51). Análise Social, v. XXVI (III), 2, 1991.

ALMEIDA, Cícero Antônio F. de. Objetos que se oferecem ao olhar. Colecionadores e o “desejo de museu”. In: Aline Montenegro Magalhães e Rafael Zamorano Bezerra (org.). Coleções e colecionadores: a polissemia das práticas. Rio de Janeiro: Museu Histórico Nacional, 2012.

ALMEIDA, Maria Regina Celestino de. O enobrecimento dos líderes indígenas na capitania do Rio de Janeiro – reflexões sobre significados e usos políticos diversos. Ultramares, n.5, vol.1, Jan-Jul, 2014.

______. Os Índios na História do Brasil. Rio de Janeiro: FGV, 2010.

ALMEIDA, Marli Auxiliadora de. Índios Fronteiriços: a política indigenista de fronteira e políticas indígenas na Província de Mato Grosso entre a Bolívia e o Paraguai (1837-1873). Tese (Doutorado em História). Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2013.

ALONSO, Angela. Flores, votos e balas: o movimento abolicionista brasileiro (1868-88). São Paulo: Companhia das Letras, 2015.

______. Ideias em Movimento: a geração de 1870 na crise do Brasil-Império. São Paulo: Paz e Terra, 2002. 
ALVES, Luiz Gustavo Guimarães Aguiar. “Liberte Nosso Sagrado”: as disputas de uma reparação histórica. Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2021.

AMOROSO, Marta Rosa. Catequese e Evasão. Etnografia do Aldeamento Indígena São Pedro de Alcântara, Paraná (1855-1895). Tese (Doutorado em Antropologia). São Paulo: Universidade de São Paulo, 1998.
ANDERMANN, Jens. Espetáculos da Diferença: a Exposição Antropológica Brasileira de 1882. In: Topoi. Revista de História. Jul-Dez 2004. v. 5. n. 9.

ANDERSON, Benedict. Comunidades Imaginadas: reflexões sobre a origem e a difusão do nacionalismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2008.

ANDRADE, Rafael Santana Gonçalves de. Os Huumari, o Obi e o Hyri: a circulação dos entes no cosmo Karajá. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social). Goiânia: Universidade Federal de Goiás, 2016.

ARTEAGA, Juanma Sánchez. La Antropologia Física y los Zoológicos Humanos: exhibiciones de indígenas como práctica de popularización científica en el umbral del siclo XX. Asclepio. Revista de Historia de la Medicina y de la Ciencia, 2010, vol. LXII, nº 1.

ARQUIVOS da Escola Nacional de Belas-Artes. Rio de Janeiro: Universidade do Brasil, 1958.

ATAÍDES, Jézus Marco de. Sob o Signo da Violência: colonizadores e Kayapó do Sul no Brasil Central. Goiânia: Ed. UCG, 1998.

AVELAR, Alexandre de Sá e GONÇALVES, Marcia de Almeida. Giro linguístico e escrita da história nos séculos XX e XXI. In: Bruno Franco Medeiros et al. Teoria e Historiografia: debates contemporâneos. Jundiaí: Paço Imperial, 2015. 

BARBUY, Heloisa. A Exposição Universal de 1889 em Paris: visão e representação na sociedade industrial. São Paulo: Edições Loyola, 1999. 

BARROS, Mariana G. Monteiro de. Marc Ferrez e o Rio de Janeiro de seu tempo. Tese (Doutorado em História). Rio de Janeiro: PUC-Rio, 2008.

BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte: UFMG; São Paulo: Imprensa Oficial, 2009.

BENNETT, Tony. The Birth of the Museum. History, Theory and Politics. NY: Routledge, 1995.
BLANCHARD, Pascal, BOËTSCH, Gilles, JACOMIJN, Nanette (org.) Exposition. L’Invention du Sauvage. Catalogue de l’exposition du Musée du Quai Branly. Paris: Actes Sud, 2011. 
BLANCKAERT, Claude. La Création de la chaire d’anthropologie du Muséum dans son contexte institutionnel et intellectuel (1832-1855). In: Claude Blanckaert, Claudine Cohen, Pietro Corsi e Jean-Louis Fischer (dir.). Le Muséum au premier siècle de son histoire. Paris: Muséum national d’Histoire naturelle, 1997.
______. Actualités de Boucher de Perthes. Gradhiva, n. 8, 1990, p.83-94.

BLEICHMAR, Daniela. Visible Empire. Botanical Expeditions & Visual Culture in the Hispanic Enlightment. USA: The Univesity of Chicago Press, 2012.

BRAGA, Douglas de Araújo Ramos. Higiene, educação e assistência na experiência do Asilo de Meninos Desvalidos (1875-1889). Dissertação (Mestrado em História das Ciências e da Saúde). Rio de Janeiro: Casa de Oswaldo Cruz-Fiocruz, 2014.
BURGI, Sérgio. A fotografia brasileira no século XIX e XX no acervo do Instituto Moreira Salles. Girona, 2018, p. 73-81.
CABRAL, Carolina. “O Museu sou eu?” As peripécias de Ladislau Netto (1838-1894). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2023.

______. Da Polícia ao Museu: a formação da coleção africana do Museu Nacional na última década da escravidão. Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2017.

______. Da Polícia ao Museu: a formação da coleção africana do Museu Nacional na última década da escravidão. Monografia (Graduação em História). Rio de Janeiro: Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro, 2014. 

CADERNOS DO CENTRO DE HISTÓRIA E DOCUMENTAÇÃO DIPLOMÁTICA (CHDD). Brasília: Fundação Alexandre de Gusmão, Ano 3, n. 5, 2004.

CALDEIRA, Ana Paula Sampaio. O bibliotecário perfeito: o historiador Ramiz Galvão na Biblioteca Nacional. Tese (Doutorado em História, Política e Bens Cuturais). Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas, 2015.

CAROL, Anne. Les médecins et la mort. XIXe-XXe siècle. Paris: Aubier, 2004.

CARULA, Karoline. Darwinismo, Raça e Gênero: conferências e cursos públicos no Rio de Janeiro (1870-1889). Tese (Doutorado em História). São Paulo: Universidade de São Paulo, 2012.
CARVALHO, José Murilo de. A Construção da Ordem: a elite política imperial. Teatro das sombras: a política imperial. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003.
CASTRO FARIA, Luiz de. Antropologia: escritos exumados 2. Dimensões do conhecimento antropológico. Niterói: EDUFF, 1999.

______. Antropologia: escritos exumados 1. Espaço circunscrito: tempos soltos. Niterói: EDUFF, 1998.

______. A Antropologia no Brasil: espetáculo e excelência. Rio de Janeiro: UFRJ/Tempo Brasileiro, 1993.

CATALDI, Maddalena. Decouvrir, compreendre et interpreter des gravures parietales: une histoire de la science archeologique a travers l’histoire de l’etude scientifique du Mont Bego (1868-1947). Tese (Doutorado em História das Ciências). Paris: EHESS, 2019.

CERTEAU, Michel de. A Escrita da História. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1982.

______. La beleza del muerto. In: La Cultura en Plural. Buenos Aires: Ediciones Nueva Visión, 1999. 

CEZAR, Temístocles. Ser historiador no século XIX: o caso Varnhagen. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018.

______. L’écriture de l’histoire au Brésil au XIXe siècle. Essai sur l’utilisation des modèles anciens et modernes de l’historiographie. Historiografias, n. 2, 2011.

______. Anciens, Modernes et Sauvages, et l’écriture de l’histoire au Brésil au XIXe siècle. Le cas de l’origine des Tupis. Anabases, n.8, 2008.

CHAPMAN, William Ryan. Pitt Rivers and the Typological Tradition. In: George W. Stocking Jr. Objects and Others. Essays on Museums and Material Culture. USA: The University of Wisconsin Press, 1985.

CHARTIER, Roger. A História Cultural: entre práticas e representações. Lisboa: Difel, 1988.

CHILLÓN, Alberto Martín. Leon Despres de Cluny: um escultor oitocentista esquecido. H-ART. Revista de Historia, Teoría e crítica da arte, n. 2, 2018, p. 39-72.

CID, Maria Rosa Lopez. O aperfeiçoamento do homem por meio da seleção: Miranda Azevedo e a divulgação do darwinismo no Brasil na década de 1870. Dissertação (Mestrado em História das Ciências e da Saúde). Rio de Janeiro, Casa de Oswaldo Cruz/Fiocruz, 2004.
CLIFFORD, James. Museus como zonas de contato. Periódico Permanente, 6, 2016, p.1-37.

COLLICHIO, Terezinha Alves Ferreira. Miranda Azevedo e o Darwinismo no Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. 
COLOMBO, André Vieira e CORRÊA, Ângelo Alves. “Cavernas da Babilônia” narrativas e intervenções: vestígios funerários pré-coloniais na microrregião de Juiz de Fora. Cadernos do Lepaarq, v. XI, n. 21, 2014.

CONKLIN, Alice L. Exposer l’humanité: race, ethnologie et empire en France (1850-1950). Paris: Publications Scientifiques du Muséum national d’Histoire naturelle, 2015.

CONSIDERA, Andréa Fernandes. Uma História dos Fazeres Museais no Brasil entre a Segunda Metade do Século XIX e as primeiras décadas do Século XX: Museu Nacional, Museu Paraense Emílio Goeldi, Museu Paranaense e Museu Paulista. Tese (Doutorado em História). Brasília: Universidade de Brasília, 2015.

CORRÊA, Mariza. As ilusões da liberdade: a escola Nina Rodrigues e a antropologia no Brasil. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2013.

COSTA, Carina Martins. Alfredo Lage: o colecionador mineiro e a nostalgia do passado. In: Aline Montenegro Magalhães e Rafale Zamorano Bezerra. Coleções e colecionadores: a polissemia das práticas. Rio de Janeiro: Museu Histórico Nacional, 2012.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Política Indigenista no Século XIX. In: Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992.

DAS, Veena. Critical events. An anthropological perspective on contemporary India. London: Oxford University Press, 1995.

DANTAS, André Dias. Os Pavilhões Brasileiros nas Exposições Internacionais. Dissertação (Mestrado em Arquitetura e Urbanismo) São Paulo: Universidade de São Paulo, 2010.

DANTAS, Regina Maria Macedo Costa. A Casa do Imperador: do Paço de São Cristóvão ao Museu Nacional. Dissertação (Mestrado em Memória Social). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2007.

DANTES, Maria Amélia M. (org.). Espaços da Ciência no Brasil. Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2001.
DAUGERON, Bertrand e LE GOFF, Arnmelle (dir). Penser, Classer, Administrer: pour une histoire croisée des collections scientifiques. Paris: Publications Scientifiques du Muséum national d’Histoire naturelle; CTHS, 2014.

DIAS, Nélia. Le Musée d’ethnographie du Trocadéro (1878-1908): Anthropologie e Museografia en France. Paris: CNRS, 1991.

______. Nineteenth-Century French Collections of Skulls and the Cult of Bones. Nuncius, n. 27, 2012, p. 330-347.
DIENER, Pablo. Martius e as línguas indígenas do Brasil. Revista Brasileira de Linguística Antropológica, v. 6, n. 2, 2014.

DOMINGUES, Heloísa Bertol. O darwinismo no Brasil, nas ciências naturais e na sociedade. Revista da Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, v. 21, n. 1 e 2, p. 114-137, 2014.

DORIA, Francisco Antonio. Acciaiolis no Brasil. Coleção Marcello de Ipanema. Caderno 3. Rio de Janeiro: Escola de Comunicação da Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2000.

DUARTE, Abelardo. Ladislau Netto (1838-1894). Maceió: Imprensa Oficial, 1950.

DUARTE, Luiz Fernando Dias. Um novo centenário para o Brasil e seu Museu Nacional. Anais do Museu Paulista, São Paulo, Nova Série, v. 30, 2022, p. 1-26.

DURAT, Cristiano Augusto. Terras de Aldeamentos: trajetória de Atalaia e Sepultura nos Campos de Guarapuava (século XIX). Revista Crítica Histórica, Ano II, n. 3, jul-2011.

DORNELLES, Soraia Sales. De Coroados a Kaingang: as experiências vividas pelos indígenas no contexto de imigração alemã e italiana no Rio Grande do Sul do século XIX e início do XX. Dissertação (Mestrado em História). Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2011.

ELTIS, David. A Diáspora dos Falantes de Iorubá, 1650-1865: dimensões e implicações. Topoi, v. 7, n. 13, 2006, p. 271-299. 

EWBANK, Cecília de Oliveira e LIMA FILHO, Manuel Ferreira. Por detrás de uma coleção do Museu Nacional do Rio de Janeiro: vozes, silêncios e desafios. MIDAS, 8, 2017.

FABIAN, Ann. The Skull collectors; Race, science and america’s unburied dead. USA: University of Chicago Press, 2010.

FABIAN, Johannes. O Tempo e o Outro: como a antropologia estabelece o seu objeto. Petrópolis: Vozes, 2013.

______. Ethnology and history. In: Anthropology with an Attitud: critical essays. Stanford: Stanford University Press, 2001.

FERREIRA, Frederico Antonio. O Imperador e o Príncipe: a participação do governo imperial brasileiro na crise dinástica do reino do Congo (1857-1860). Dissertação (Mestrado em História). Rio de Janeiro: Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 2015a.

FERREIRA, Lúcio Menezes e NOELLI, Francisco Silva. João Barbosa Rodrigues: precursor da etnoclassificação na Arqueologia Amazônica. Amazônica – Revista de Antropologia, v. 1, n. 1, 2009.

FERREIRA, Luiz Otávio; FONSECA, Maria Rachel Fróes da; EDLER, Flávio Coelho. A Faculdade de Medicina do Rio de Janeiro no século XIX: a organização institucional e os modelos de ensino. In: Maria Amélia Dantes. Espaços da Ciência no Brasil (1800-1930). Rio de Janeiro: Fiocruz, 2001.

FERREIRA, Luiz Otávio. João Vicente Torres Homem: descrição da carreira médica no século XIX. Physis – Revista de Saúde Coletiva, v. 4, n. 1, 1994.

FERREIRA, Lusirene Celestino França. 2010. “Nas asas da imprensa: a repercussão da abolição da escravatura na província do Ceará nos periódicos do Rio de Janeiro (1884-1885)”. Dissertação de mestrado. São João del Rei: Universidade Federal de São João del Rei. 

FERREIRA, Roquinaldo. The conquest of Ambriz: colonial expansion and imperial competition in Central Africa. Mulemba, Revista Angolana de Ciências Sociais, 5 (9), 2015b.

FIGUEIREDO, João de C. M. V. Política, Escravatura e Feitiçaria em Angola. Séculos XVIII e XIX. Tese (Doutorado em História). Coimbra: Universidade de Coimbra, 2015.

FINDLEN, Paula. Possessing Nature. Museums, Collecting and Scientific Culture in Early Modern Italy. USA: University of California Press, 1994.

FLORENTINO, Manolo. Tráfico Atlântico, mercado colonial e famílias escravas no Rio de Janeiro, Brasil, c. 1790-1830. História: Questões e Debates, n. 51, 2009. 

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. 4ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2016.

_____. O nascimento da clínica. 2ª ed. Rio de Janeiro: Forense, 1980.

FREIRE, José Ribamar Bessa. A descoberta do museu pelos índios. In: Regina Abreu e Mario Chagas (orgs.). Memória e patrimônio: ensaios contemporâneos. 2ª ed. Rio de Janeiro: Lamparina, 2009.  

FROMONT, Cécile. The Art of Conversion: christian visual culture in th kingdom of Kongo. Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2014.

GABLER, Louise. A Secretaria de Estado dos Negócios da Agricultura, Comércio e Obras Públicas e a modernização do Império (1860-1891). Cadernos Mapa - Memória da Administração Pública Brasileira. Rio de Janeiro: Arquivo Nacional, 2012.

GANDARA, Gercinair Silvério e PEREIRA, Roberta Cristina Monteiro. Às margens do Rio Araguaia... o Presídio Militar de Santa Leopoldina (Província de Goyaz, 1850-1959). Labor & Engenho, v. 11, n. 2, 2017.  

GAYON, Jean. Le Muséum national d’Histoire naturelle et l’amélioration des plantes au XIXème siècle. In: Claude Blanckaert, Claudine Cohen, Pietro Corsi e Jean-Louis Fischer (dir.). Le Muséum au premier siècle de son histoire. Paris: Muséum national d’Histoire naturelle, 1997.

GINZBURG, Carlo. Olhos de madeira: nove reflexões sobre a distância. São Paulo: Companhia das Letras, 2001.

GOMES, Ana Carolina Vimieiro. Uma Ciência Moderna e Imperial: a fisiologia brasileira no final do século XIX (1880-1889). Belo Horizonte: Fino Traço; Campina Grande, EDUEPB; Rio de Janeiro: Fiocruz, 2013.

GOUJET, Daniel. Des fossiles et des hommes: grande et petite histoire des collections de Paléontologie du Muséum national d’Histoire naturelle. In: Bertrand Daugeron e Arnmelle Le Goff (dir). Penser, Classer, Administrer: pour une histoire croisée des collections scientifiques. Paris: Publications Scientifiques du Muséum national d’Histoire naturelle; CTHS, 2014.

GOULD, Stephen Jay. A Falsa Medida do Homem. Tradução de Valter Lellis Siqueira. 3ª ed. São Paulo: WMF Martins Fontes, 2014.

GROGNET, Fabrice. Le concept de Musee. La patrimonialisation de l aculture des autres. D’une rive a l’autre, du Trocadero a Branly: histoire de metamorfoses. Tese (Doutorado em Antropologia Social e Etnologia). Paris: EHESS, 2009.

GUIMARÃES, Carlos Gabriel. O Fidalgo-Mercador: Francisco Pinheiro e o “negócio da carne humana”: 1707-1715. In: Mariza de Carvalho Soares (org). Rotas Atlânticas da Diáspora Africana: da Baía do Benim ao Rio de Janeiro. 2ª ed. Niterói: EdUFF, 2011a. 

GUIMARÃES, Ivo Venerotti. Campo de Santana: de charco a palco privilegiado de manifestações populares e oficiais. Revista do Arquivo Geral da Cidade do Rio de Janeiro, n. 5, 2011b.

 GUIMARÃES, Manoel Luiz Salgado. Historiografia e nação no Brasil (1838-1857). Rio de Janeiro: EdUERJ, 2011.

______. História e natureza em Von Martius: esquadrinhando o Brasil para construir a nação. História Ciência Saúde – Manguinhos, 7(2), 2000, p. 391-413.

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio; Apicuri, 2016. 

HANDLER, Richard. An anthropological definition of the Museum. Museum Anthropology, 17, 1993.
HARDMAN, Francisco Foot. Trem Fantasma: a ferrovia Madeira-Mamoré e a modernidade na selva. 2ª ed. São Paulo: Companhia das Letras, 2005.
HUREL, Arnaud. Les Préhistoriques sous l’oeil des naturalistes: les hommes fossiles, entre Muséum e Institut de paléontologie humaine. In: Bertrand Daugeron e Arnmelle Le Goff (dir). Penser, Classer, Administrer: pour une histoire croisée des collections scientifiques. Paris: Publications Scientifiques du Muséum national d’Histoire naturelle; CTHS, 2014.

HUREL, Arnaud e COYE, Noël (dir.). Dans l’épaisseur du temps. Archéologues et géologues inventen la préhistoire. Paris: Muséum national d’Histoire naturelle, 2011.

IHERING, Hermann von. João Barbosa Rodrigues. Revista do Museu Paulista, v. III, 1911. 
IHGB. Instituo Histórico e Geográfico Brasileiro – 150 anos. Rio de Janeiro: Studio HMF, 1990, p. 305
IZECKSOHN, Vitor. A Guerra do Paraguai. In: Keila Grinberg e Ricardo Salles (org). O Brasil Imperial, volume II: 1831-1870. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009.
JONES, Ana Laura. “Exploding the canons. The Anthropology of Museums”. Annual Review of Anthropology, 22, 1993, p.201-220.

KARASCH, Mary. Catequese e Cativeiro: política indigenista em Goiás (1780-1889). In: Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos Índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992. 

KEULLER, Adriana Tavares do Amaral Martins. Os Estudos Físicos de Antropologia no Museu Nacional do Rio de Janeiro (1876-1939). Tese (Doutorado em História). São Paulo: USP, 2008. 

KODAMA, Kaori. Os Índios no Império do Brasil: a etnografia do IHGB entre as décadas de 1840 e 1860. Rio de Janeiro: Fiocruz; São Paulo: EDUSP, 2009. 
KURY, Lorelai. As artes da imitação nas viagens científicas do século XIX. In: ALMEIDA, Marta e VERGARA, Moema (orgs.). Ciência, história e historiografia. São Paulo: Via Lettera; Rio de Janeiro: MAST, 2008.

LABRUSSE, Rémi. Préhistoire. L’envers du temps. Paris: Hazan, 2019.

L’ESTOILE, Benoît de. Le Goût des Autres. De l’Exposition Coloniale aux Arts Premiers. Paris: Champs Essais, 2007.
______. “O Arquivo Total da Humanidade”: utopia enciclopédica e divisão do trabalho na etnologia francesa. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 9, n. 20, p. 365-302, 2003.
LE GOFF, Jacques. História e Memória. Campinas: Editora da Unicamp, 1990. 
LEJEUNE, Philippe. Le pacte autobiographique. Paris: Seuil, 1975.

LIMA, Rachel Correa Lima. Coleção Mocquerys de armas africanas do Museu Nacional: a biografia como estratégia de preservação. Dissertação (Mestrado em Preservação de Acervos de Ciência e Tecnologia). Rio de Janeiro: Museu de Antronomia e Ciências Afins, 2019. 

LIMA, Tania Andrade. Pratos e mais pratos: louças domésticas, divisões culturais e limites sociais no Rio de Janeiro, século XIX. Anais do Museu Paulista, v. 3, 1995.

LOPES, Maria Margaret. O Brasil Descobre a Pesquisa Científica: os museus e as ciências naturais no Século XIX.  2ª ed. São Paulo: Hucitec, 2009.

______. A mesma fé e o mesmo empenho em suas missões científicas e civilizadoras: os museus brasileiros e argentinos do século XIX. Revista Brasileira de História, v. 21, n. 41, 2001.

______. Cooperação Científica na América Latina no final do Século XIX: os intercâmbios dos museus de ciências naturais. In: Revista Interciência. Venezuela, v. 25, no 05, 2000.

MACEDO, Adriana Mattos Clen. Método e escrita da história em Benjamin Franklin Ramiz Galvão (1846-1938). Tese (Doutorado em História). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2013.
MACIEL, Benedito do Espírito Santo Pena. Histórias Intercruzadas: projetos, ações e práticas indígenas e indigenistas na Província do Amazonas (1850-1889). Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia). Manaus: Universidade Federal do Amazonas, 2015.

MAGUBANE, Zine. Ethnographic Showcase as sites of knowledge production ans indigenous resistence. In: Sleeper-Smith, S. (org.) Contesting Knowledge. Museums and Indigenous Perspectives. USA: University of Nebraska, 2009.

MAIO, Marcos Chor e SANTOS, Ricardo Ventura (org.). Raça como Questão. História, Ciência e Identidades no Brasil. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2010.

[bookmark: _Hlk11940802]MAMIGONIAN, Beatriz G. Africanos Livres: a Abolição do Tráfico de Escravos no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 2017.

MARCANTE, Maicon Fernando. A prática do compadrio entre africanos livres e índios Guarani no aldeamento São Pedro de Alcântara. Anais do V Encontro Escravidão e Liberdade no Brasil Meridional. Porto Alegre: Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2011.

MARIN, Joel Orlando Bevilaqua. A formação de trabalhadores brasileiros: a experiência do Colégio Isabel. História Unisinos, 13 (2): 154-167, 2009.  

MARQUES, João Pedro. Arsénio Pompílio Pompeu de Carpo: um percurso negreiro no século XIX. Análise Social, v. XXXVI (160), 2001.

MARTINS, Maria Fernanda Vieira. A Velha Arte de Governar: o Conselho de Estado no Brasil Imperial. Topoi, v. 7, n. 12, 2006.
MASSARANI, Luisa e MOREIRA, Ildeu de Castro. A divulgação científica no Rio de Janeiro: um passeio histórico e o contexto atual. Revista Rio de Janeiro, n. 11, set-dez, 2003.
MATTOS, Hebe. Raça e cidadania no crepúsculo da modernidade escravista no Brasil. In: Keila Grinberg e Ricardo Salles. O Brasil Imperial, volume III: 1870-1889. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2014.
______. Escravidão e cidadania no Brasil monárquico. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2004.

MATTOS, Izabel Missagia de. Missão Religiosa e Violência: Alto Alegre, 1901. Anais do XXIII Simpósio Nacional de História da ANPUH, Londrina, 2005. 
MELLO, Maria Elizabeth Chaves de. Um Francês nos Trópicos. Francis de Castelnau: o olhar de um viajante no século XIX. Rio de Janeiro: 7Letras, 2015.

MELO, Jorge Henrique Teotonio de Lima. “Kàjré”: a vida social de uma machadinha krahô. Dissertação (Mestrado em Antropologia). Natal: Universidade Federal do Rio Grande do Norte, 2010.

MIKI, Yuko. Frontiers of Citizenship: A Black and Indigenous History of Postcolonial Brazil. Cambridge: Cambridge University Press, 2018. 

MIRZOEFF, Nicholas. O direito a olhar. ETD – Educação Temática Digital, v. 18, n. 4, 2016.

MONTEIRO, John M. Tupis, tapuias e historiadores. Estudos de História Indígena e do Indigenismo. Tese (livre-docência). São Paulo: Universidade Estadual de Campinas, 2001. 

______. Os Guarani e a História do Brasil Meridional. Séculos XVI-XVII. In: Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos Índios no Brasil. 2ª Ed. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1998.

MOREL, Marco. A saga dos Botocudos: guerra, imagens e resistência indígena. São Paulo: Hucitec, 2018.

______. Cinco imagens e múltiplos olhares: “descobertas” sobre os índios do Brasil e a fotografia do século XIX. História, Ciências, Saúde – Manguinhos, v.III (suplemento), 2001.

MORENO ROCHA, Saulo. Esboços de uma biografia de musealização: o caso da Jangada Libertadora. Dissertação (Mestrado em Museologia e Patrimônio). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro; Museu de Astronomia e Ciências Afins, 2018.

MOTA, Lúcio Tadeu. História do Paraná: relações socioculturais da pré-história à economia cafeeira. Coleção Formação de Professores. Maringá: EDUEM, 2012. 

______. As Guerras dos Índios Kaingang: a história épica dos índios Kaingang no Paraná (1769-1924). Maringá: EDUEM, 2008.

MOURA, Patrícia e ROCHA, Luisa Maria. A Coleção Paranaguá: documentação museológica como acesso ao conhecimento. Anais do XV Encontro Nacional de Pesquisa em Ciência da Informação: além das nuvens, expandindo as fronteiras da Ciência da Informação. Belo Horizonte: ECI, UFMG, 2014.

MYSKIW, Antonio Marcos. A Fronteira como Destino de Viagem: a colônia militar de Foz do Iguaçu (1888-1907). Tese (Doutorado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2009. 

NASCIMENTO, Fátima Regina. A Formação da Coleção de Indústria Humana no Museu Nacional, século XIX. Tese (Doutorado em Antropologia Social). Rio de Janeiro: Museu Nacional/Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2009.
______. A Imagem do Índio na Segunda Metade do Século XIX. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais). Rio de Janeiro: Escola de Belas Artes/Universidade Federal do Rio de Janeiro, 1991.

NETO, Ambrósio Pereira da Silva. Revisão da Classificação da Família Linguística Purí. Dissertação (Mestrado em Linguística). Brasília: Universidade de Brasília, 2007. 

NETO, Carlos de Araújo Moreira. Os Índios e a Ordem Imperial. Brasília: CGDOC/FUNAI, 2005.
NEVES, Margarida. As Vitrines do Progresso. Rio de Janeiro: PUC-Rio/FINEP/CNPq, 1986.

NOVAIS, Weber Bezerra. Bahiminas: lugar de memória na cidade de Teófilo Otoni. Dissertação (Mestrado em História). Vassouras: Universidade Severino Sombra, 2007.

NOVAK, Fabian e NAMIHAS, Sandra. As relações entre Peru e Brasil, 1826-2012. Rio de Janeiro: Fundação Konrad Adenauer, 2013.
O’HANLON, M. Introduction. In: O’HANLON, M. e WELSCH, R. (Eds.) Hunting the gatherers. Ethnographic Collectors, agents and agency in Melanesia, 1870-1930s. USA: Bergahn Books, 2002. 

OLIVEIRA, João Pacheco de. Perda e superação. In: Rita de Cássia Melo Santos. No coração do Brasil: a expedição de Edgard Roquette-Pinto à Serra do Norte (1912). Rio de Janeiro: Museu Nacional, Setor de Etnologia e Etnografia, 2020.

______. O Nascimento do Brasil e Outros Ensaios: “pacificação”, regime tutelar e formação de alteridades. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2016a.

______. A presença indígena no Nordeste: processos de territorialização, modos de reconhecimento e regimes de memória. Rio de Janeiro: Contra Capa, 2011.
______. As mortes do indígena no Império do Brasil: o indianismo, a formação da nacionalidade e seus esquecimentos. In: Cecília Azevedo... [et al.]. Cultura política, memória e historiografia. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2009.

______. O retrato de um menino Bororo: narrativas sobre o destino dos índios e o horizonte político dos museus, séculos XIX e XXI. Tempo, v. 12, n. 23, jul-dez. 2007a. 

______. Regime Tutelar e Povos Indígenas: a construção de uma alteridade vigiada. In: CARBÓ, Eulália Ribera, VARGAS, Hector Mendonza e MARTIN, Pere Sunyer (coord.). La Integración del Território en una idea de Estado. Méximo y Brasil, 1821-1946. México: UNAM-Instituto de Geografia/Instituto de Investigaciones, 2007b.

______. Elementos para uma Sociologia dos Viajantes. In: João Pacheco de Oliveira (org.) Sociedades Indígenas e Indigenismo no Brasil. Rio de Janeiro: UFRJ/Marco Zero, 1987.
OLIVEIRA, Vanessa dos Santos. The Donas of Luanda, c. 1770-1867: from Atlantic Slave Trading to “legitimate” commerce. Dissertation (Doctorate of Philosophy). Toronto, Ontario: York University, 2016b.

ORTIZ, Renato. O Guarani: um mito de fundação da brasilidade. Ciência e Cultura, 40 (3), 1988.

PAIVA, Melquíades Pinto.  Os Naturalistas no Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro: VII – Outros Ingressos no Século XIX. Revista do IHGB, Rio de Janeiro, a.175  (462), 2014.

PARAÍSO, Maria Hilda B. Os Botocudos e sua Trajetória Histórica. In: Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos Índios no Brasil. 2ª Ed. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1998.

PARÉS, Luis Nicolau. Cartas do Daomé: uma introdução. Afro-Ásia, 47, 2013, p. 295-395.

PATIN, Christelle. Les restes humains dans les musées. Anthropologie et histoire des collections françaises (XIXe-XXIe siècle). Tese (Doutorado em Antropologia Social e Histórica). Paris: EHESS, 2014.

PAUTRAT, Jean-Yves. L’homme antédiluvien: les vestiges de l’homme et l’avenir des commencements. In: Arnaud Hurel e Noël Coye (dir.). Dans l’épaisseur du temps. Archéologues et géologues inventen la préhistoire. Paris: Muséum national d’Histoire naturelle, 2011.

PENNY, H. Glenn. Objects of Culture. Ethnology and Ethnographic Museums in Imperial Germany. USA: University of North Caroline Press, 2002.
PEREIRA, Edmundo Marcelo Mendes. Dois reis neozelandeses: notas sobre objetificação museal, remanescentes humanos e formação do Império (Brasil-Mares do Sul, século XIX). In: João Pacheco de Oliveira e Rita de Cassia Melo (orgs.). De acervos coloniais aos museus indígenas: formas de protagonismo e de construção da ilusão museal. João Pessoa: EdUFPB, 2019.

PEREIRA, Verenilde Santos. Violência e Singularidade Jornalística: o massacre da Expedição Calleri. Tese (Doutorado em Comunicação). Brasília: Universidade de Brasília, 2013.

PESAVENTO, Sandra Jatahy. Exposições Universais: espetáculos da modernidade do século XIX. São Paulo: Hucitec, 1997.

PESTRE, Dominique. Por uma Nova História Social e Cultural das Ciências: novas definições, novos objetos, novas abordagens. Cadernos IG-Unicamp, v. 6, n. 1, 1996.
PETROSKI, Henry. A evolução das coisas úteis: clipes, garfos, latas, zíperes e outros objetos do nosso cotidiano. Tradução Carlos Irineu W. da Costa. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.

PIAZZA, Walter F. Migrações e Movimentos Migratórios em Santa Catarina. In: Eurípedes Simões de Paula (org.). Anais do IV Simpósio Nacional dos Professores Universitários de História da ANPUH. São Paulo: Universidade de São Paulo, 1969.

POMIAN, Krzysztof. Coleção. In: Ruggiero Romano (org.). Enciclopédia Einaudi. Memória e História. V. 1. Lisboa: Imprensa Nacional, Casa da Moeda, 1984.
POSSIDONIO, Eduardo. Entre Ngangas e Manipansos: a religiosidade centro-africana nas freguesias urbanas do Rio de Janeiro de fins do Oitocentos (1870-1900). Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Salgado de Oliveira, 2015.

QURESHI, Sadiah. People on Parade: exhibitions, empire and anthropology in nineteenth-century britain. Chicago: University of Chicago Press, 2011.
______. Displaying Sara Baartman, the Hottentot Venus. History of Science, 2004, 42, p. 233-257. 

RANKEL, Luiz Fernando. A Construção de uma Memória para a Nação: a participação do Museu Paranaense na Exposição Antropológica Brasileira de 1882. Dissertação (Mestrado em História). Paraná: Universidade Federal do Paraná, 2007.

REDE, Marcelo. História a partir das coisas: tendências recentes nos estudos de cultura material. Anais do Museu Paulista, v. 4, 1996.
REDMAN, Samuel. Bone Rooms. From Scientific Racism to Human Prehistory. Cambridge: Harvard University Press, 2016.

REIS, João José. Domingos Pereira Sodré, un prête africain dans la Bahia du XIXe siècle. In: Jean Hébrard. Brésil, quatre siècles d’esclavage. Paris: Editions Karthala, 2012. 

______. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 1991.

REVEL, Jacques. Microanálise e construção do social. In: Jacques Revel (org.). Jogos de escalas: a experiência da microanálise. Tradução Dora Rocha. Rio de Janeiro: Editora Fundação Getúlio Vargas, 1998.

RIBEIRO, Berta G. Dicionário do artesanato indígena. Belo Horizonte: Itatiaia; São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1988. 

______. Museu e Memória. Reflexões sobre o colecionamento. Revista de Antropologia, v. 30/31/32, 1989.

______ e VELTHEM, Lúcia M. van. Coleções Etnográficas. Documentos materiais para a história indígena e a etnologia. In: Manuela Carneiro da Cunha (org.). História dos índios no Brasil. São Paulo: Companhia das Letras; Secretaria Municipal de Cultura; FAPESP, 1992.

RIBEIRO JR., Ademir; SALUM, Marta Heloísa Leuba. Estudo estilístico e iconográfico das esculturas edan do acervo do MAE-USP. Revista do Museu de Arqueologia e Etnologia, São Paulo, n.13, 2003. 

RIZZINI, Irma e GONDRA, José Gonçalves. Higiene, tipologia da infância e institucionalização da criança pobre no Brasil (1875-1899). Revista Brasileira de Educação, v. 19, n. 58, 2014.

ROCA, Andrea. Os Sertões e o Deserto: imagens da “nacionalização” dos índios no Brasil e na Argentina, na obra de J. M. Rugendas (1802-1858). Rio de Janeiro: Garamond, 2014.
RODRIGUES, Jaime. O tráfico de escravos e a experiência diplomática afro-luso-brasileira: transformações ante a presença da corte portuguesa no Rio de Janeiro. Anos 90, Porto Alegre, v. 15, n. 27, 2008, p. 107-123.

ROQUE, Ricardo. Headhunting and Colonialism. Anthropology and the Circulation of Human Skulls in the Portuguese Empire, 1870-1930. UK: Cambridge Universuty Press, 2010.
ROSEVICS, Larissa. O Instituto Histórico e Geográfico Paranaense e a Construção de um Imaginário Regional. Dissertação (Mestrado em Sociologia). Curitiba: Universidade Federal do Paraná, 2009.

SÁ, Dominichi Miranda de. A Ciência como Profissão: médicos, bacharéis e cientistas no Brasil (1895-1935). Rio de Janeiro, Fiocruz, 2006. 

SÁ, Guilherme J. S, SANTOS, Ricardo V., CARVALHO, Claudia R., SILVA, Elizabeth C. Crânios, Corpos e Medidas: a constituição do acervo de instrumentos antropométricos do Setor de Antropologia Biológica do Museu Nacional no fim do século XIX – início do XX. In: Marcos Chor Maio e Ricardo Ventura Santos. Raça como Questão: história, ciência e identidades no Brasil. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2010.

SÁ, Magali Romero de. O botânico e o mecenas: João Barbosa Rodrigues e a ciência no Brasil na segunda metade do século XIX. História, Ciências, Saúde - Manguinhos, v. III (suplemento), 899-924, 2001.

SALLES, Ricardo. Abolição no Brasil: resistência escrava, intelectuais e política (1870-1888). Revista das Índias, LXXI 251, 259-284, 2011. 

SANJAD, Nelson. A Coruja da Minerva: O Museu Paraense entre o Império e a República (1866-1907). Brasília: IBRAM; Belém: Museu Paraense Emílio Goeldi; Rio de Janeiro: Fiocruz, 2010.

SANTOS, Eduardo dos. Angolana (documentação sobre Angola). 1845. V. III. Luanda, Lisboa: Instituto de Investigação Científica de Angola, Centro de Estudos Históricos Ultramarinos, 1976.

SANTOS, Rita de Cássia Melo. Um naturalista e seus múltiplos: colecionismo, projeto austríaco na América e as viagens de Johann Natterer no Brasil (1817-1835). Tese (Doutorado em Antropologia). Rio de Janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 2016. 
SEGANTINI, Verona Campos. “Maneira decente e digna de expor aos olhos do público”: modos de exibição da história natural (séc. XVIII e XIX). Tese (Doutorado em Educação). Belo Horizonte: Universidade Federal de Minas Gerais, 2015.

SEYFERTH, Giralda. Colonização, Imigração e a Questão Racial no Brasil. Anais do 25º Encontro Anual da Anpocs. Caxambu: Hotel Glória, 2001.

______. 2002. Colonização, imigração e a questão racial no Brasil. Revista USP, 53, 117-149, 2002.

SILVA, Alberto da Costa e. Um rio chamado Atlântico: a África no Brasil e o Brasil na África. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2011.

SILVA, Ana Paula da. O Rio de Janeiro continua índio: território do protagonismo e da diplomacia indígena no século XIX. Tese (Doutorado em Memória Social). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2016.

SILVA JR., Carlos da. Ardras, minas e jejes, ou escravos de “primeira reputação”: políticas africanas, tráfico negreiro e identidade étnica na Bahia do século XVIII. Almanack, Guarulhos, n. 12, 2016, p. 6-33.

SILVA, Marinélia Souza da. Movimentos na História: notas sobre a historiografia da Costa dos Escravos. Sankofa. Revista de História da África e de Estudos da Diáspora Africana, Ano III, n. 5, 2010, p. 94-113.

SILVA, Paulo Vinícius A. Jangada em Mar de Pedra: Ladislau Netto, a Antropologia e o Museu Nacional. Anais Eletrônicos do 14° Seminário Nacional de História da Ciência e Tecnologia - 14°SNHCT. Belo Horizonte: UFMG, 2014. 

SOARES, Mariza de Carvalho. A descolonização das coleções coloniais: relato de uma experiência de curadoria com a coleção africana do Museu Nacional. In: João Pacheco de Oliveira e Rita de Cassia Melo (orgs.). De acervos coloniais aos museus indígenas: formas de protagonismo e de construção da ilusão museal. João Pessoa: EdUFPB, 2019.

______. O comércio dos Wangara e as mantas mandês no Daomé (1810). AbeÁfrica: revista da Associação Brasileira de Estudos Africanos, v. 1, n. 1, 2019, p. 15-40.

______. Entre irmãos: as “galanterias” do rei Adandozan do Daomé ao príncipe d. João de Portugal, 1810. In: Myriam Cottias e Hebe Mattos (org.). Escravidão e subjetividades no Atlântico luso-brasileiro e francês (séculos XVII-XX). Marselha: OpenEdition Press, 2016.

 ______. Trocando Galanterias: a diplomacia do comércio de escravos, Brasil-Daomé, 1810-1812. Afro-Ásia,49, 2014, p. 229-271.

SOARES, Mariza de Carvalho, AGOSTINHO, Michele de Barcelos e LIMA, Rachel Correa Lima. “Kumbukumbu”: África, memória e patrimônio. Rio de Janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 2022.

SOARES, Mariza de Carvalho e AGOSTINHO, Michele de Barcelos. A Coleção Ovimbundu do Museu Nacional, Angola 1929-1935. Mana, v. 22, n. 2, 2016, p. 493-518.

SOARES, Mariza de Carvalho e LIMA, Rachel Correa. A Africana do Museu Nacional: história e museologia. In: Camila Agostini (org.). Objetos da Escravidão: abordagens sobre a cultura material da escravidão e seu legado. Rio de Janeiro, 7Letras, 2013.

SOUZA, Maria Zélia Maia de. Educar, trabalhar, civilizar no asilo dos meninos desvalidos, 1875-1894: caminhos possíveis. Dissertação (Mestrado em Educação). Rio de Janeiro: Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro, 2008. 

SOUZA, Rafael Pareira de. “Batuque na cozinha, Sinhá num quer!” Repressão e resistência cultural dos cultos afro-brasileiros no Rio de Janeiro (1870-1890). Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2010.

SOUZA E SILVA, Silvia Cristina M. De “dança de negros” a patrimônio cultural: notas sobre a trajetória histórica do jongo no Sudeste brasileiro. Diálogos, v. 16, n. 2, 2012.

STOCKING JR, George. “Essays on Museums and Material Culture. In: Objects and Others. Essays on Museums and Material Culture. USA: The University of Wisconsin Press, 1985.
TALAMONI, Ana Carolina Biscalquini e BERTOLLI FILHO, Claudio. A anatomia e o ensino de anatomia no Brasil: a escola boveriana. História, Ciências, Saúde – Manguinhos, v. 21, n. 4, 2014.

THOMPSON, Analucia. Objetos indígenas: do artificial ao imaterial. Antíteses, v. 7, n. 14, p. 258-281, 2014.

TURIN, Rodrigo. Tempos Cruzados: escrita etnográfica e tempo histórico no Brasil oitocentista. Tese (Doutorado em História). Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2009.

VELOSO JUNIOR, Crenivaldo Regis. Índice de objetos, índice de histórias: o Catálogo Geral das Coleções de Antropologia e Etnografia do Museu Nacional. Ventilando Acervos, v. especial, n.1, 2019.

______. Os Curiosos da Natureza: Freire-Allemão e as práticas etnográficas no Brasil do século XIX. Dissertação (Mestrado em História). Niterói: Universidade Federal Fluminense, 2013.

VEGER, Pierre. Fluxo e refluxo do tráfico de escravos entre o golfo do Benim e a Bahia de Todos os Santos: dos séculos XVII a XIX. São Paulo: Corrupio, 1987.

VENANCIO, Giselle Martins. Em primeira pessoa. In: Giselle Martins Venancio, Maria Verônica Secreto e Gladys Sabino Ribeiro(org.) Cartografias da Cidade (In)Visível: setores populares, cultura escrita, educação e leitura no Rio de Janeiro imperial. Rio de Janeiro: Mauad X; FAPERJ, 2017.

VIANA, Helio. Notas do diário da viagem do Imperador a Minas, 1881. Anuário do Museu Imperial, v. 18, 1957.

VIDAL, Monique Leone Cunha. A febre amarela, os médicos e a cremação de cadáveres no Rio de Janeiro nas décadas de 1870 e 1880. Dissertação (Mestrado em História). Rio de Janeiro: UNIRIO, 2015.

VIEIRA, Mariane Aparecida do Nascimento. Chamas, cinzas e luta: uma etnografia do desastre e da reconstrução do Museu Nacional. Tese (Doutorado em Antropologia Social). Rio de janeiro: Museu Nacional/UFRJ, 2024.

______. O incêndio do Museu Nacional e seus efeitos na pesquisa dos discentes. Ventilando Acervos, vol. especial, n. 1, 2019a.

VIEIRA, Marina Cavalcante. A Exposição Antropológica Brasileira de 1882 e a exibição de índios botocudos: performances de primeiro contato em um caso de zoológico humano brasileiro. Horizontes Antropológicos, n. 53, 2019b.

WISSENBACH, Maria Cristina Cortez. Cartas, procurações, escapulários e patuás: os múltiplos significados da escrita entre escravos e forros na sociedade oitocentista brasileira. Revista Brasileira de História da Educação, n. 4, 2002.

XAVIER, Patrícia Pereira. O Dragão do Mar na “Terra da Luz”: a construção do herói jangadeiro (1934-1958). Dissertação (Mestrado em História). São Paulo: Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, 2010.

YOKOO, Edson Noriyuki. A dinâmica das frentes de ocupação territorial na mesorregião centro-ocidental paranaense. Tese (Doutorado em geografia). Maringá: Universidade Estadual de Maringá, 2013.














[bookmark: _Hlk191370098]ANEXO – Carta de João Brazil ao imperador a rogo de Quintino Pacheco 


[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\Pen drive da Carol\Documentos - SEMEAR\Doc 139 - pasta 20 - Carta (3).jpg]
      Acervo: Seção de Memória e Arquivo, Museu Nacional/UFRJ.
      Foto: Carolina Cabral, 2013.

[image: C:\Users\miche\Documents\Quintino Pacheco\Pen drive da Carol\Documentos - SEMEAR\Doc 139 - pasta 20 - Carta (2).jpg]
      Acervo: Seção de Memória e Arquivo, Museu Nacional/UFRJ.
      Foto: Carolina Cabral, 2013.
Gráfico 1: Estimativa das coleções antropológicas do Museu Nacional no século XIX

Arqueologia brasileira	1838	1844	1870	1882	0	2	100	360	Artefatos dos indígenas do Brasil	1838	1844	1870	1882	210	220	320	590	Remanescentes humanos	1838	1844	1870	1882	2	6	17	96	Outras	1838	1844	1870	1882	120	348	500	



image1.jpg
5

73. Pernciras de tacido do al
Galibis o Tpurinia. (M. X.)

73. Palsciras do diversas tribus. —
© d. Amelia C. do Albugquerque.

74. Pulsoiras do burity usadas polos Apinajés, da
prov. do Goyaz,—Exp.: Tnst. Arch. Alag.

75. Grinaldas de mulleres, da tribu Guajajira da
- colonia Dois Bragos, na barra. do Corda, prov. do Ma-
rankiio; 610 usadas mas fostas. (M. N.)

usadas pelos

xp.: M. Noc.

76. Collar do thorax do insccto esearsbou Tor-
cules. (M. N

77. Scoptros dos indigenas Parintintins.— Exp. :
8. 3. 0 Imporador, M. Nac, M. Paracnse o 3. Amelia
C: dé Albuguerque,

78. Patus fubricados polos Usupés. (L Ny

79. Patui, fabricado no Pard. — Exp.: 8, M. o
Tmperad

80. Bandefas do palhs tocida. fubricadas no Pari.
— Exp.: 8. M. 0 Imperador o M. Nac

8L Abanos do palha fabricados ns Pard. (. N
82. Urupemba fabricada no Pard. (L N.)
83. Modelo do pinacary. (L. N

84. Pacard fibrieado do palha da palmeira Tnaji.
pelos Muduracts do Itacontiirs, prov. do Amazonas,

oL N)
b 85, Cuiss pintadas de diversas tribus e do Pari.
(L N)
86, Caghimbos fabricados no Paré. (L. )
87. da prov. do §. Paulo, (L. N
88. Cachimbos de Antonins, prov. do Parani.
, oL N)





image2.jpeg




image3.jpeg
_ =" | marcreRner





image4.jpeg




image5.jpeg
8, Rur do 8. José, RIO DE JANEIRO





image6.jpeg
MARC FERREZ.





image7.jpeg




image8.jpeg




image9.jpeg




image10.jpeg




image11.jpg




image12.jpeg




image13.jpeg




image14.JPG
wm bolocudo, ox antes, de uma botocure-

Que beigo !

tis btoadn amrandsc« dand:sc bor!





image15.jpeg




image16.jpeg




image17.jpeg




image18.jpeg




image19.png




image20.png
b





image21.jpeg
== 6564





image22.jpeg




image23.png




image24.png




image25.jpeg




image26.jpeg




image27.jpeg




image28.jpeg




image29.jpeg
A s e |

76 —F —F~ N

& v ?@ph
/”;c 2 @ /j}
) et
'/',”@«L;,’, Wf~ Aa rprtr o 2 /mw
) W oI, Sl zm fé /Z%Q % a,é
(%‘44/ Wm/d:/ W |
y < -t O
Arrer it Cac‘(/za/ &WLW TreerTe |
B i e em s X IS
e éﬁﬁm 272, @M/M e Lo Amrew
W %/nfé«%ﬂw L Fee
ﬂ‘ ‘* ‘::w
; » .'ﬁﬂ/ Crtce s / // @”'caa,/a o« =B fo oSt ]
* Aor T ﬂé/a%wﬂ/;/ & ////L

S 44@/ 2l A@ﬁfﬂ!ﬂ s ol e

& %2 i, Km G
"y A S féj % /W@é @(//W,Yé//
e g oo M/é% Cmd— 4
2 M ﬂ%’?’%ﬂf W%4 WM Mé
%maa/ Q///?’?W %/é i =

%/A( mwzf e &
//W/éﬂ /X/f(d%é ('%/M/?«f\éé/
W T % R S /,?/”f/L%M
/éfax AM& el a Com 4m,é' M/





image30.jpeg
.iﬁ///d///{// (% i e et /Q
e s / <7 67( %/m zcé

W ‘o @ W%ﬂza/ﬁ/ a:a -»@
Ao o C @ / a a2z Z d/ﬂ el

racitactes % = /M/ s> -i





